
MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 35 of 41 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.35-41     https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 

 

 

 
 

ETIKA NON-KEKERASAN JAWDAT SAʿĪD DAN TEKS HADIS:  
SEBUAH KAJIAN PEMIKIRAN DAN RELEVANSI KONTEMPORER 

 
Ridho Wicaksono1*, Agung Danarta2 

 
1*Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta; Email: ridho.wicaksono110@gmail.com 

2Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta; Email: agung.danarta@gmail.com 
 

*Correspondence 
Received: 2025-11-07; Accepted: 2025-12-27; Reviwed: 2025-12-29; Published: 2025-12-31 

 

Abstract-- This article examines Jawdat Saʿīd‟s concept of non-violence and its relevance to 
contemporary hadith studies. By analyzing key prophetic traditions, particularly those 
discouraging confrontation with enemies, emphasizing gentleness, elevating the value of 

knowledge, and highlighting social responsibility. Saʿīd develops an ethical hermeneutic that 
rejects offensive violence and positions the Sunnah as a foundation for peace. Unlike classical 

hadith scholarship centered on isnād–matn criticism, Saʿīd adopts a thematic and maqāṣid-
oriented approach that prioritizes the preservation of life, justice, and education as core 

objectives of Islamic law. Through a close reading of his ideas, this study concludes that Saʿīd‟s 
major contribution lies in shifting the orientation of hadith interpretation from literal legalism 
toward a humanistic social ethics relevant to contemporary political and social conflicts. 
 

Keywords: Jawdat Saʿīd; non-violence; hadith; ethical hermeneutics; maqāṣid al-sharīʿah; Islamic social ethics; 
intellectual jihad. 
 

Abstrak-- Artikel ini membahas pemikiran Jawdat Saʿīd mengenai etika non-kekerasan dan 
relevansinya bagi studi hadis kontemporer. Melalui pembacaan terhadap sejumlah hadis kunci, 
terutama hadis tentang larangan menginginkan pertemuan dengan musuh, keutamaan 

kelembutan, keutamaan ilmu, dan tanggung jawab sosial. Saʿīd menawarkan kerangka 
hermeneutika etis yang menolak kekerasan ofensif dan menempatkan sunnah sebagai pedoman 

kedamaian. Penelitian ini menunjukkan bahwa Saʿīd tidak menggunakan pendekatan kritik sanad-

matan klasik, tetapi pendekatan tematik dan maqāṣidī yang menekankan perlindungan jiwa, 
keadilan, dan pendidikan sebagai tujuan utama syariat. Melalui analisis pemikirannya, artikel ini 

menyimpulkan bahwa kontribusi Saʿīd terletak pada kemampuannya menggeser orientasi studi 
hadis dari legalisme literal menuju paradigma etika sosial yang humanistik dan relevan bagi 
konteks konflik modern. 
 

Kata Kunci: Jawdat Saʿīd; non-kekerasan; hadis; hermeneutika etis; maqāṣid al-sharīʿah; etika 
sosial Islam; jihad intelektual. 

 
PENDAHULUAN 

Pemikiran Jawdat Saʿīd memiliki posisi yang kuat dalam lanskap intelektual Islam 

kontemporer, terutama melalui gagasannya tentang non-kekerasan (al-lā ʿunf) sebagai prinsip 

teologis dan etika sosial. Saʿīd mengajukan ide bahwa Islam tidak dapat dipahami hanya melalui 

                                                
 

 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 36 of 41 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.35-41     https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 

 

 

 
 

pembacaan tekstual yang literal, tetapi harus dikontekstualisasikan melalui nilai-nilai moral yang 
universal seperti keadilan, kebebasan, dan perlindungan kehidupan manusia. Kerangka ini selaras 
dengan pandangan Fazlur Rahman mengenai hermeneutika etis dalam memahami sunnah Nabi 
sebagai respons moral terhadap realitas sosial masyarakat awal Islam (Rahman, 1982). Oleh 

karena itu, pemikiran Saʿīd tidak hanya berfungsi sebagai kritik atas pola keagamaan yang agresif, 
tetapi juga sebagai tawaran paradigma rekonstruktif bagi studi Islam modern. 

Biografi intelektual Saʿīd menunjukkan pengaruh kuat dari reformisme Islam yang 
berkembang di al-Azhar pada 1950-an, sebagaimana dicatat Paola Pizzi dalam kajiannya tentang 
formasi pemikiran Muslim non-kekerasan (Pizzi, 2024). Interaksinya dengan pemikiran Malik 
Bennabi, Muhammad al-Ghazali, dan Sayyid Qutb membentuk kerangka awal bagi etika 
sosialnya, meskipun pada tahap selanjutnya ia mengambil arah berbeda dengan mengembangkan 
teologi non-kekerasan yang lebih konsisten dan radikal. Riwayat hidupnya yang dibentuk oleh 
pengalaman hidup dalam masyarakat Suriah yang rentan terhadap otoritarianisme turut 
memberikan konteks penting bagi perkembangan gagasannya. 

Dalam konteks studi hadis, Saʿīd menolak pendekatan atomistik yang mendominasi tradisi 
ulama klasik. Ia memusatkan perhatian pada pola besar etika Nabi, termasuk hadis-hadis tentang 
larangan mencari pertemuan dengan musuh, pentingnya kelembutan, dan keutamaan ilmu. 
Pendekatan ini mencerminkan pola interpretasi tematik seperti yang dikembangkan oleh 

Muhammad al-Ghazali dan Yusuf al-Qaradawi dalam pembacaan hadis berbasis maqāṣid al-

sharīʿah (Kamali, 2014). Dengan demikian, Saʿīd menempatkan hadis sebagai sumber etika sosial 
yang bersifat transformatif, bukan sebagai instruksi legal yang kaku. 

Pemikiran Saʿīd tidak lepas dari kritik, terutama terkait idealisme non-kekerasannya. 
Sebagian sarjana berpendapat bahwa teorinya sulit diterapkan dalam konteks masyarakat Muslim 
yang menghadapi represi politik dan kekerasan struktural (Lohlker, 2022). Sementara itu, 
kelompok Islam politik menganggap pemikirannya melemahkan legitimasi jihad bersenjata 
sebagai instrumen perlawanan terhadap tirani. Kritik-kritik ini menunjukkan bahwa pemikirannya 
tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga berimplikasi politik. 
 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode analisis isi 

(content analysis) terhadap karya-karya primer Jawdat Saʿīd dan literatur akademik yang 

membahas pemikirannya. Data primer meliputi tulisan-tulisan Saʿīd mengenai non-kekerasan, 
etika sosial, dan penafsiran hadis, sementara data sekunder mencakup artikel jurnal, buku, dan 

kajian ilmiah terkait hermeneutika Islam modern, maqāṣid al-sharīʿah, serta studi hadis 
kontemporer. Analisis dilakukan melalui langkah identifikasi tema, kategorisasi pola pemikiran, 

dan interpretasi konseptual untuk memetakan bagaimana Saʿīd menafsirkan hadis dalam kerangka 
etika non-kekerasan. Pendekatan ini sejalan dengan metode analisis teks yang menekankan 
struktur makna, konteks sosial, serta hubungan antara teks hadis dan konstruksi etis yang 

dibangun oleh Saʿīd. Dengan demikian, metode ini memungkinkan pemahaman holistik 

mengenai kontribusi epistemologis Saʿīd bagi pembaruan studi hadis di era modern. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Biografi singkat dan konteks intelektual 

Jawdat Saʿīd lahir pada 1931 di Beit al-Joz, kawasan Jabal al-Sheikh di Suriah selatan, dalam 
keluarga petani lokal yang hidup dalam struktur sosial-komunitarian khas masyarakat pedesaan 
Bilad al-Syam (Pizzi, 2024). Ia menempuh pendidikan tinggi di Universitas al-Azhar pada 1950-
an, di mana ia berinteraksi dengan arus pemikiran modernis dan reformis melalui karya-karya 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 37 of 41 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.35-41     https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 

 

 

 
 

Malik Bennabi, Muhammad al-Ghazali, dan Sayyid Qutb (Vikør, 2021). Setelah kembali ke Suriah, 

Saʿīd aktif mengajar dan menulis karya-karya awalnya sejak 1960-an, termasuk risalah La violence 
et l‟Islam yang menegaskan kerangka non-kekerasan (Soltis, 2020).  Kajian Pizzi (2024) 

menunjukkan bahwa sejak publikasi awal tersebut, Saʿīd memosisikan pembacaan Qur‟ani dan 
hadis sebagai fondasi etika sosial yang damai serta sebagai kerangka kritik terhadap artikulasi 

kekerasan dalam wacana Islam politik. Selama konflik Suriah, Saʿīd meninggalkan negara tersebut 
dan bermukim di Turki hingga wafat di Istanbul pada 2022, suatu fase yang menegaskan 
konsistensinya mempertahankan etika non-kekerasan di tengah realitas kekerasan struktural 
negara dan masyarakat (Jawdat Said, Syrian Preacher of Non-Violent Resistance, Dies Aged 90, t.t.).  
 
2. Pemikiran dalam Studi Hadis 
2.1. Sunnah Nabi sebagai Prinsip Kedamaian 

Sa„id menafsirkan sunnah Nabi sebagai perangkat etis yang mengarahkan umat kepada 

perdamaian yang aktif. Dalam pembacaannya, sabda Nabi « اللها الْعاافِياةا  menjadi «لَا ت اتامان َّوْا لقِااءا الْعادُوِّ واسالُوا 

bukti bahwa sunnah tidak pernah mengajarkan agresi sebagai orientasi moral. Hadis ini 
menunjukkan bahwa Nabi mengarahkan umat kepada keselamatan, bukan pencarian konflik. 
Pendekatan semacam ini sejalan dengan gagasan Rahman (1982) yang menekankan perlunya 
memahami sunnah melalui konteks historis dan tujuan moral universal.  

Dalam kerangka itu, Sa„id menekankan lanjutan hadis « افاإِذاا لاقِيتُمُوهُمْ فااصْبِوُ  » sebagai penegasan 

bahwa bahkan dalam kondisi perang defensif pun Nabi mengajarkan kontrol diri, bukan 
agresivitas. Baginya, orientasi utama sunnah adalah meredam kekerasan, bukan menaikkannya. 
Sabda Nabi tersebut mengandung pesan bahwa umat harus mendahulukan doa memohon 
keselamatan sebelum mempertimbangkan konfrontasi fisik. Penekanannya pada pencegahan 
konflik sejalan dengan temuan Ali (2014) tentang etika perlindungan jiwa dalam tindakan Nabi.  

Sa„id menolak pemahaman yang mereduksi sunnah perang sebagai legitimasi kekerasan 
politik modern. Ia menunjukkan bahwa perang pada masa Nabi selalu terkait dengan mekanisme 
pertahanan dan bukan perluasan kekuasaan. Dengan demikian, menurutnya, sabda Nabi dalam 
hadis di atas merupakan prinsip moral yang menolak kekerasan ofensif. Pendekatan ini 

menguatkan argumen bahwa sunnah harus dibaca dalam kerangka maqāṣid yang mengedepankan 
keamanan dan kemaslahatan sosial (Kamali, 2014).  

 
2.2. Konsep al-Lā ‘Unf dalam Sunnah 

Dalam pembahasan tentang non-kekerasan, Sa„id berangkat dari sabda Nabi « ا
َ
فْقَ ل  الر ِ

إِنَّ

ونُ فِ 
ُ
ا زَانَهُ  ييَك

َّ
شَيْءٍ إِل » yang menunjukkan bahwa kelembutan memiliki kekuatan etis yang menghiasi 

setiap tindakan. Baginya, hadis ini bukan sekadar anjuran akhlak, tetapi prinsip epistemologis yang 
mewarnai seluruh tindakan Nabi. Kelembutan menjadi fondasi utama sunnah yang mengarahkan 
umat pada relasi sosial yang damai. Pandangannya sejalan dengan ulasan Abu Zahrah (1958) 

tentang rifq sebagai nilai fundamental dalam maqāṣid perlindungan martabat manusia.  

Sa„id memahami lanjutan hadis « ُا شَانَه
َّ
ا يُنْزعَُ مِنْ شَيْءٍ إِل

َ
 sebagai penjelasan bahwa «وَل

kekerasan adalah bentuk kerusakan sosial. Ketika kelembutan dihilangkan, tindakan manusia 
berubah menjadi destruktif dan kehilangan legitimasi moral. Oleh karena itu, Sa„id melihat bahwa 
banyak konflik pada masa Nabi diselesaikan lewat diplomasi dan persuasi, bukan pedang. 
Pendekatan ini sesuai dengan penelitian Brown (2011) tentang kecenderungan Nabi memilih jalan 
damai ketika memungkinkan.  



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 38 of 41 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.35-41     https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 

 

 

 
 

Secara metodologis, Sa„id menolak pembacaan atomistik terhadap hadis dan menekankan 
pentingnya melihat hadis rifq sebagai bagian dari pola etis Nabi secara menyeluruh. Menurutnya, 
sabda tersebut menunjukkan bahwa non-kekerasan bukan strategi sesaat, tetapi prinsip moral 
yang konsisten. Pendekatan tematik ini memperkaya diskursus etika Islam kontemporer yang 
menegaskan kembali dimensi humanistik sunnah (al-Qaradawi, 1990).  
2.3. Perlawanan melalui Ilmu, bukan Pedang 

Sa„id memulai argumentasinya dengan sabda Nabi « ْم
ُ
دْنَاك

َ
ى أ

َ
فَضْلِي عَل

َ
عَابِدِ ك

ْ
ى ال

َ
عَالِمِ عَل

ْ
 ال

ُ
 ,«فَضْل

yang ia pandang sebagai dasar epistemologis bahwa perubahan sosial melalui ilmu lebih mulia 
daripada ibadah individual tanpa dampak sosial. Hadis ini menegaskan bahwa perjuangan 
intelektual adalah bentuk jihad paling efektif dalam jangka panjang. Pemaknaan ini sejalan dengan 
pandangan al-Ghazali (t.t.) tentang ilmu sebagai fondasi perbaikan moral masyarakat.  

Menurut Sa„id, hadis tersebut menunjukkan bahwa keutamaan perlawanan intelektual jauh 
lebih relevan daripada perlawanan fisik. Keutamaan seorang alim atas ahli ibadah 
menggambarkan peran strategis pendidikan dalam menyadarkan masyarakat. Sa„id menyimpulkan 
bahwa Nabi menempatkan kebijaksanaan dan kecakapan membaca realitas sebagai basis tindakan 
sosial. Pendekatan ini sejalan dengan analisis Moosa (2005) tentang sentralitas ilmu dalam 
konstruksi etika Islam.  

Sa„id kemudian menjadikan hadis ini sebagai kritik terhadap kelompok yang menjadikan 
kekerasan fisik sebagai simbol keimanan. Dengan menonjolkan keutamaan ilmu, ia menolak 
reduksi jihad menjadi pertempuran bersenjata. Ia menegaskan bahwa jihad moral dan intelektual 
lebih kompatibel dengan tujuan syariat dibandingkan jihad militeristik. Pendekatan ini 
mengembalikan sunnah kepada orientasi membangun masyarakat melalui pendidikan, bukan 
destruksi politik (Nadwi, 2007).  

 
2.4. Kritik terhadap Kekerasan atas Nama Sunnah 

Sa„id menegaskan bahwa penggunaan hadis untuk membenarkan kekerasan politik sering 
kali berakar pada pembacaan literal yang mengabaikan tujuan syariat. Ia mengingatkan bahwa 
bahkan dalam teks yang terkait perang, Nabi tetap menekankan pencegahan konflik, sebagaimana 

dalam hadis « ِ عَدُو
ْ
وْا لِقَاءَ ال ا تَتَمَنَّ

َ
-Ini menunjukkan bahwa orientasi dasar sunnah adalah de .«ل

eskalasi, bukan provokasi. Kritiknya beririsan dengan pandangan Saeed (2014) tentang bahaya 
fundamentalisme tekstual.  

Ia menekankan bahwa hadis yang tampak mendukung kekerasan harus dibaca melalui 

maqāṣid agar tidak menyimpang dari nilai perlindungan jiwa dan martabat manusia. Ketika 
sunnah dipahami sebagai sistem etika, bukan sekadar teks legal, maka tindakan destruktif 
bertentangan dengan tujuan syariat. Penekanannya pada tujuan moral sejalan dengan pemikiran 
Auda (2008) mengenai pentingnya memahami hadis dalam kerangka sistem nilai.  

Sa„id juga menyoroti bahwa banyak narasi kekerasan atas nama agama sebenarnya lebih 
berkaitan dengan perebutan kekuasaan daripada tuntunan agama. Ia mengembalikan perhatian 

kepada spirit sabda Nabi « َعَافِيَة
ْ
وا الَله ال

ُ
 sebagai orientasi moral yang mengutamakan «وَسَل

keselamatan dan harmoni sosial. Dengan demikian, Sa„id mengajak pembacaan hadis secara kritis 
agar tidak dimanfaatkan dalam agenda politik destruktif. Pendekatan ini memperkuat upaya 
membebaskan sunnah dari instrumentalitas politik (Abou El Fadl, 2005).  

 
2.5. Sunnah sebagai Landasan Etika Sosial 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 39 of 41 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.35-41     https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 

 

 

 
 

Sa„id memahami sunnah sebagai landasan etika sosial yang menekankan keadilan, 

kesetaraan, dan tanggung jawab. Ia merujuk sabda Nabi « ِعَنْ رَعِيَّتِه 
ٌ

مْ مَسْئُول
ُ
ك
ُّ
ل
ُ
مْ رَاعٍ وكَ

ُ
ك
ُّ
ل
ُ
 «ك

sebagai legitimasi bahwa setiap individu memiliki peran moral dalam menjaga stabilitas sosial. 
Hadis ini menunjukkan bahwa sunnah tidak terbatas pada ritus keagamaan, tetapi mengatur tata 
sosial yang berkeadaban. Pemaknaan ini sejalan dengan gagasan Ramadan (2007) tentang sunnah 
sebagai orientasi etis publik.  

Selain itu, Sa„id menyimpulkan bahwa hadis tersebut menekankan kebebasan berpikir dan 
partisipasi sosial. Ketika Nabi menyatakan bahwa setiap orang adalah pemimpin, ia sebenarnya 
menegaskan otonomi moral dan intelektual individu. Sa„id melihat ini sebagai kritik terhadap 
model keagamaan otoritarian yang menekankan ketaatan tanpa nalar. Perspektif ini memperkuat 
basis etik bahwa pemikiran kritis adalah bagian dari sunnah (Fadel, 2012).  

Sa„id juga menekankan bahwa prinsip akuntabilitas dalam hadis tersebut mengarah pada 
etika politik yang damai. Tanggung jawab yang dituntut Nabi tidak diiringi ajakan menggunakan 
kekerasan, tetapi seruan menjaga amanah dengan integritas. Karena itu, sunnah menjadi rujukan 
bagi pembentukan masyarakat yang adil dan harmonis, bukan legitimasi dominasi politik. 
Pemahaman ini selaras dengan analisis Hallaq (2013) tentang politik etika dalam tradisi Islam.  

 
3. Analisis kritis 

3.1. Keunggulan Pemikiran Jawdat Saʿīd 

Pemikiran Jawdat Saʿīd menawarkan relevansi tinggi bagi tantangan dunia Muslim 
kontemporer dengan menghadirkan paradigma damai sebagai respons terhadap konflik. Ia tidak 
hanya menolak kekerasan sebagai respon default, tetapi menawarkan kerangka normatif di mana 
non-kekerasan menjadi strategi moral dan teologis yang konsisten. Sebagaimana dikemukakan 
dalam studi kritis bahwa teori “pacifism”-nya berakar pada tradisi Islam sendiri dan dirancang 
untuk “social change within the Muslim world and its diplomatic utilization externally” (Abdulaev, 2024). 
Dalam konteks konflik modern, baik internal negara ataupun konflik geopolitik, pendekatan ini 
mampu menawarkan alternatif atas kekerasan destruktif: solusi politik dan sosial melalui dialog, 
pendidikan, dan rekonsiliasi. 

Selain itu, pendekatan Saʿīd terhadap hadis dan teks suci bersifat kontekstual dan 
hermeneutik, bukan literal dan normatif sempit. Dalam tafsir dan hermeneutika non-
kekerasannya, ia menekankan bahwa kekerasan, kecuali dalam kondisi tertentu yang sangat 
dibatasi bukanlah jalan utama (Lohlker, 2022). Dengan demikian, interpretasi literal atas 
ayat/konsep jihad atau perang dapat ditolak jika bertentangan dengan prinsip keadilan dan 
kemanusiaan secara luas. Pola pembacaan ini membantu menjembatani antara tradisi teks klasik 
dan realitas kontemporer, sehingga memungkinkan umat Islam memahami sunnah dan syariah 
sebagai pedoman hidup sosial yang dinamis dan relevan. 

Terakhir, integrasi pemikiran Saʿīd dengan perspektif Maqāṣid al‑Sharīʿah menegaskan 
bahwa tujuan syariat Islam bukan dominasi atau kekerasan, melainkan perlindungan terhadap 
kemaslahatan universal seperti kehidupan, akal, agama, kehormatan, dan kemanusiaan. Pemikiran 

semacam ini relevan dengan upaya modern merevitalisasi maqāṣid sebagai kerangka etis dan 

normatif bagi praktik sosial-politik dan dakwah (Japeri dkk., 2024). Dengan demikian, Saʿīd 
memberi kontribusi dalam pengembangan tradisi Islam progresif yang responsif terhadap 
tantangan zaman, di mana syariat dipahami secara humanistik dan kontekstual. 

 

3.2. Kritik terhadap Pemikiran Jawdat Saʿīd 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 40 of 41 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.35-41     https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 

 

 

 
 

Salah satu kritik utama terhadap Saʿīd adalah argumen bahwa gagasannya terlalu idealistis 
atau utopis, sulit diterapkan dalam masyarakat Muslim yang menghadapi situasi ekstrem seperti 
penindasan militer, konflik sektarian, atau agresi politik. Dalam konteks seperti itu, resistensi non-
kekerasan bisa dianggap kurang efektif atau bahkan naif. Beberapa pengkritik berpendapat bahwa 
ketika struktur kekuasaan menindas secara brutal, retorika damai saja tidak cukup untuk 
melindungi hak asasi atau mempertahankan komunitas. Kritik semacam ini mencerminkan 
persoalan pragmatis, teori damai ideal secara teologis kuat, namun dalam realitas konflik, 
mekanisme perlindungan mungkin memerlukan tindakan keras. 

Kritik metodologis juga muncul terhadap cara Saʿīd menangani teks, baik Al-Qur‟an 
maupun hadis, karena ia lebih mengandalkan pembacaan tematik dan etis daripada kajian sanad-
matan atau kritik hadis tradisional. Sebagai contoh, dalam ulasan terhadap pemikiran non-

kekerasannya disebut bahwa pemilihan ayat dan hadis oleh Saʿīd kadang dianggap “arbitrary” atau 
subjektif, tanpa penjelasan cukup atas kriteria seleksi teks (Lohlker, 2022). Akibatnya, sebagian 
kalangan menilai pemikirannya kurang sistematis sebagai karya ushul hadis/fiqh klasik, sehingga 
kekuatannya sebagai argumentasi hukum atau teologis dapat dipertanyakan. 

Lebih jauh, ada resistensi dari kelompok Islam politik dan tradisionalisme teologis. Mereka 
mengkritik bahwa penolakan terhadap jihad bersenjata berarti melemahkan kemungkinan 
perlawanan terhadap tirani atau penindasan. Dalam konteks di mana negara atau rezim 
melakukan malevolence sistemik, bagi sebagian orang, teori non-kekerasan dianggap tidak realistis 

atau bahkan kontraproduktif. Kritik ini menunjukkan bahwa adopsi pemikiran Saʿīd bisa menjadi 
tantangan politik dan ideologis, terutama dalam masyarakat yang melihat jihad sebagai kewajiban 
agama atau alat perlawanan. 

 

3.3. Implikasi Pemikiran Jawdat Saʿīd 

Pemikiran Saʿīd membuka paradigma baru mengenai makna “jihad”, bukan sebagai 
peperangan bersenjata, melainkan perjuangan intelektual, spiritual, dan sosial. Dengan demikian, 
jihad diartikulasikan sebagai upaya transformasi masyarakat melalui pendidikan, dialog, dan 
pengembangan kesadaran, bukan melalui kekerasan. Ini relevan terutama bagi generasi muda 
Muslim di era modern yang mencari cara damai dan konstruktif dalam menghadapi ketidakadilan, 
penindasan, atau dominasi politik. Dalam banyak konteks, ini memungkinkan pembentukan 
gerakan sosial berbasis moral dan intelektual, bukan militeristik. 

Lebih dari itu, pemikiran Saʿīd menghidupkan kembali sunnah dan syariah sebagai fondasi 
etika perdamaian, bukan legitimasi peperangan, dan menegaskan bahwa kedamaian, keadilan, dan 
kebebasan adalah nilai inti Islam. Hal ini memberikan alternatif tafsir hadis dan Qur‟ān untuk 
situasi kontemporer seperti konflik di Suriah, Irak, Palestina, atau negara-negara Muslim lain, 
dimana narasi kekerasan sering dibenarkan atas nama agama. Dengan demikian, pemikiran ini 
berpotensi menjadi basis teologis bagi inisiatif rekonsiliasi, perdamaian, dan pluralisme antar-
komunitas. 

Namun, implikasi praktis pemikiran Saʿīd juga menuntut komunitas Muslim dan institusi 
keagamaan untuk mereformasi tradisi interpretatif mereka, dari hermeneutika literalistik atau 
juridis ke hermeneutika etis dan kontekstual. Ini berarti melewati kebiasaan ijtihad normatif 
sempit dan membuka ruang bagi interpretasi alternatif yang menekankan kemanusiaan, 
rasionalitas, dan kemaslahatan universal. Jika diterima secara luas, hal ini bisa mengubah cara 
agama dipahami dan dipraktikkan: dari agama identitas dan kekuasaan menuju agama sebagai 
medium keadilan sosial dan perdamaian. 

 
SIMPULAN 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 41 of 41 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.35-41     https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 

 

 

 
 

Pemikiran Jawdat Saʿīd memberikan kontribusi signifikan dalam menggeser orientasi studi 
hadis dari penekanan legalistik menuju pendekatan etik-kontekstual. Gagasan non-kekerasannya 
menunjukkan bahwa sunnah Nabi perlu dipahami melalui tujuan syariat yang lebih luas, yakni 
perlindungan jiwa, keadilan, dan kemaslahatan manusia. Melalui pembacaan hadis tentang 

kedamaian, kelembutan, dan keutamaan ilmu, Saʿīd berhasil menawarkan kerangka hermeneutis 
yang mampu merespons fenomena kekerasan politik yang sering diasosiasikan dengan ajaran 
Islam. 

Selain menawarkan paradigma damai, pemikiran Saʿīd memberikan landasan teologis bagi 
perjuangan non-militeristik yang relevan dalam konteks konflik modern seperti Suriah, Irak, dan 
Palestina. Meskipun menghadapi kritik, terutama dari kelompok yang mendukung jihad 

bersenjata, pendekatan Saʿīd tetap menjadi tawaran epistemologis yang penting untuk 
mengembangkan etika sosial dan politik Islam yang humanistik. Dengan demikian, pemikiran 

Saʿīd membuka ruang baru bagi rekonstruksi studi hadis dan peran agama dalam menciptakan 
perdamaian berkelanjutan. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdulaev, S. (2024). Jawdat Sa‟id on Pacifism and Violence Today. CMES (Center of Middle Eastern 

Studies), 17(1), 13–22. https://doi.org/10.20961/cmes.17.1.81649 
Abou El Fadl, K. (2005). The Great Theft. HarperOne. 
Abu Zahrah, M. (1958). Ushul al Fiqh. Dar al Fikr. 
al-Ghazali, A. H. (t.t.). Ihya‟ Ulum al Din. Beirut Edition. 
al-Qaradawi, Y. (1990). Kaifa Nata„amal ma„a al Sunna. Dar al Syuruq. 
Ali, K. (2014). The Lives of Muhammad. Harvard University Press. 
Auda, J. (2008). Maqasid al Shariah as Philosophy of Islamic Law. IIIT. 
Brown, J. (2011). Muhammad: A Very Short Introduction. Oxford University Press. 
Fadel, M. (2012). Political Authority and Religious Obligation in Classical Sunni Thought. Journal 

of Islamic Studies. 
Hallaq, W. (2013). The Impossible State. Columbia University Press. 
Japeri, Yunus, M., Sabiruddin, Chik, W. M. Y. W., & Fadzli, A. I. M. (2024). Grounding Maqasid 

Sharia In The Dakwah And Cultural Practices Of Islamic Society: Pembumian Maqasid 
Syariah Dalam Dakwah Dan Budaya Masyarakat Islam. Al-Qanatir: International Journal of 
Islamic Studies, 33(6), 31–46. 

Jawdat Said, Syrian preacher of non-violent resistance, dies aged 90. (t.t.). Diambil 4 Desember 2025, dari 
https://en.zamanalwsl.net/news/article/64401?utm_source=chatgpt.com 

Kamali, M. H. (2014). War and Peace in Islam. IAIS Malaysia. 

Lohlker, R. (2022). Jawdat Saʿid and the Islamic Theology and Practice of Peace. Religions, 13(2), 
160. https://doi.org/10.3390/rel13020160 

Moosa, E. (2005). Ghazali and the Poetics of Imagination. UNC Press. 
Nadwi, M. A. (2007). Al Muhaddithat. Interface Publications. 

Pizzi, P. (2024). Le chemin d‟Abel: Coran et non-violence chez le penseur syrien Ǧawdat Saʿīd (1931-2022). 
Firenze University Press. 

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity. Chicago University Press. 
Ramadan, T. (2007). In the Footsteps of the Prophet. Oxford University Press. 
Saeed, A. (2014). Reading the Qur‟an in the Twenty First Century. Routledge. 
Soltis, C. E. (2020). Yarrow Mamout and the Charles Willson Peale Portrait of 1819. The Muslim 

World, 110(3), 342–358. https://doi.org/10.1111/muwo.12342 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 42 of 41 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.35-41     https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 

 

 

 
 

Vikør, K. S. (2021). Global Sufism: Boundaries, Structures, and Politics. Journal of Islamic Studies, 
32(2), 259–262. https://doi.org/10.1093/jis/etab012 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


