MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 35 of 41
Vol.10 N0.2 2025

ETIKA NON-KEKERASAN JAWDAT SA‘ID DAN TEKS HADIS:
SEBUAH KAJIAN PEMIKIRAN DAN RELEVANSI KONTEMPORER

Ridho Wicaksono", Agung Danarta’

"Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta; Email: ridho.wicaksono110@gmail.com
*Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta; Email: agung.danarta@gmail.com

*Correspondence
Received: 2025-11-07; Accepted: 2025-12-27; Reviwed: 2025-12-29; Published: 2025-12-31

Abstract-- This article examines Jawdat Sa‘id’s concept of non-violence and its relevance to
contemporary hadith studies. By analyzing key prophetic traditions, particularly those
discouraging confrontation with enemies, emphasizing gentleness, elevating the value of
knowledge, and highlighting social responsibility. Sa‘ld develops an ethical hermeneutic that
rejects offensive violence and positions the Sunnah as a foundation for peace. Unlike classical
hadith scholarship centered on isnad—matn criticism, Sa‘ld adopts a thematic and maqasid-
oriented approach that prioritizes the preservation of life, justice, and education as core
objectives of Islamic law. Through a close reading of his ideas, this study concludes that Sa‘id’s
major contribution lies in shifting the orientation of hadith interpretation from literal legalism
toward a humanistic social ethics relevant to contemporary political and social conflicts.

Keywords: Jawdat Sa ‘id; non-violence; hadith; ethical hermenentics; maqasid al-shari ab; Islamic social ethics;
intellectual jihad.

Abstrak-- Artikel ini membahas pemikiran Jawdat Sa‘ld mengenai etika non-kekerasan dan
relevansinya bagi studi hadis kontemporer. Melalui pembacaan terhadap sejumlah hadis kunci,
terutama hadis tentang larangan menginginkan pertemuan dengan musuh, keutamaan
kelembutan, keutamaan ilmu, dan tanggung jawab sosial. Sa‘id menawarkan kerangka
hermencutika etis yang menolak kekerasan ofensif dan menempatkan sunnah sebagai pedoman
kedamaian. Penelitian ini menunjukkan bahwa Sa‘id tidak menggunakan pendekatan kritik sanad-
matan klasik, tetapi pendekatan tematik dan maqasidi yang menekankan perlindungan jiwa,
keadilan, dan pendidikan sebagai tujuan utama syariat. Melalui analisis pemikirannya, artikel ini
menyimpulkan bahwa kontribusi Sa‘id tetletak pada kemampuannya menggeser orientasi studi
hadis dari legalisme literal menuju paradigma etika sosial yang humanistik dan relevan bagi
konteks konflik modern.

Kata Kunci: Jawdat Sa'ld; non-kekerasan; hadis; hermeneutika etis; maqasid al-shari'ah; etika
sosial Islam; jihad intelektual.

PENDAHULUAN

Pemikiran Jawdat Sa‘id memiliki posisi yang kuat dalam lanskap intelektual Islam
kontemporer, terutama melalui gagasannya tentang non-kekerasan (alla ‘unf) sebagai prinsip
teologis dan etika sosial. Sa‘id mengajukan ide bahwa Islam tidak dapat dipahami hanya melalui

DOI: 10.33511 /misykat.v10n2.35-41 https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 36 of 41
Vol.10 N0.2 2025

pembacaan tekstual yang literal, tetapi harus dikontekstualisasikan melalui nilai-nilai moral yang
universal seperti keadilan, kebebasan, dan perlindungan kehidupan manusia. Kerangka ini selaras
dengan pandangan Fazlur Rahman mengenai hermeneutika etis dalam memahami sunnah Nabi
sebagai respons moral terhadap realitas sosial masyarakat awal Islam (Rahman, 1982). Oleh
karena itu, pemikiran Sa‘id tidak hanya berfungsi sebagai kritik atas pola keagamaan yang agresif,
tetapl juga sebagai tawaran paradigma rekonstruktif bagi studi Islam modern.

Biografi intelektual Sa‘id menunjukkan pengaruh kuat dari reformisme Islam yang
berkembang di al-Azhar pada 1950-an, sebagaimana dicatat Paola Pizzi dalam kajiannya tentang
formasi pemikiran Muslim non-kekerasan (Pizzi, 2024). Interaksinya dengan pemikiran Malik
Bennabi, Muhammad al-Ghazali, dan Sayyid Qutb membentuk kerangka awal bagi etika
sosialnya, meskipun pada tahap selanjutnya ia mengambil arah berbeda dengan mengembangkan
teologi non-kekerasan yang lebih konsisten dan radikal. Riwayat hidupnya yang dibentuk oleh
pengalaman hidup dalam masyarakat Suriah yang rentan terhadap otoritarianisme turut
memberikan konteks penting bagi perkembangan gagasannya.

Dalam konteks studi hadis, Sa‘id menolak pendekatan atomistik yang mendominasi tradisi
ulama klasik. Ja memusatkan perhatian pada pola besar etika Nabi, termasuk hadis-hadis tentang
larangan mencari pertemuan dengan musuh, pentingnya kelembutan, dan keutamaan ilmu.
Pendekatan ini mencerminkan pola interpretasi tematik seperti yang dikembangkan oleh
Muhammad al-Ghazali dan Yusuf al-Qaradawi dalam pembacaan hadis berbasis maqasid al-
shari‘ah (Kamali, 2014). Dengan demikian, Sa‘id menempatkan hadis sebagai sumber etika sosial
yang bersifat transformatif, bukan sebagai instruksi legal yang kaku.

Pemikiran Sa‘'id tidak lepas dari kritik, terutama terkait idealisme non-kekerasannya.
Sebagian sarjana berpendapat bahwa teorinya sulit diterapkan dalam konteks masyarakat Muslim
yang menghadapi represi politik dan kekerasan struktural (Lohlker, 2022). Sementara itu,
kelompok Islam politik menganggap pemikirannya melemahkan legitimasi jihad bersenjata
sebagal instrumen perlawanan terhadap tirani. Kritik-kritik ini menunjukkan bahwa pemikirannya
tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga berimplikasi politik.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode analisis isi
(content analysis) terhadap karya-karya primer Jawdat Sa‘'id dan literatur akademik yang
membahas pemikirannya. Data primer meliputi tulisan-tulisan Sa‘id mengenai non-kekerasan,
etika sosial, dan penafsiran hadis, sementara data sekunder mencakup artikel jurnal, buku, dan
kajian ilmiah terkait hermeneutika Islam modern, maqasid al-shari‘ah, serta studi hadis
kontemporer. Analisis dilakukan melalui langkah identifikasi tema, kategorisasi pola pemikiran,
dan interpretasi konseptual untuk memetakan bagaimana Sa‘id menafsirkan hadis dalam kerangka
etika non-kekerasan. Pendekatan ini sejalan dengan metode analisis teks yang menekankan
struktur makna, konteks sosial, serta hubungan antara teks hadis dan konstruksi etis yang
dibangun oleh Sa‘id. Dengan demikian, metode ini memungkinkan pemahaman holistik
mengenai kontribusi epistemologis Sa‘id bagi pembatuan studi hadis di era modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1.  Biografi singkat dan konteks intelektual

Jawdat Sa‘id lahir pada 1931 di Beit al-Joz, kawasan Jabal al-Sheikh di Suriah selatan, dalam
keluarga petani lokal yang hidup dalam struktur sosial-komunitarian khas masyarakat pedesaan
Bilad al-Syam (Pizzi, 2024). Ia menempuh pendidikan tinggi di Universitas al-Azhar pada 1950-
an, di mana ia berinteraksi dengan arus pemikiran modernis dan reformis melalui karya-karya

DOI: 10.33511 /misykat.v10n2.35-41 https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 37 of 41
Vol.10 N0.2 2025

Malik Bennabi, Muhammad al-Ghazali, dan Sayyid Qutb (Viker, 2021). Setelah kembali ke Suriah,
Sa‘ld aktif mengajar dan menulis karya-katya awalnya sejak 1960-an, termasuk risalah La violence
et I'Islam yang menegaskan kerangka non-kekerasan (Soltis, 2020). Kajian Pizzi (2024)
menunjukkan bahwa sejak publikasi awal tersebut, Sa‘id memosisikan pembacaan Qur’ani dan
hadis sebagai fondasi etika sosial yang damai serta sebagai kerangka kritik terhadap artikulasi
kekerasan dalam wacana Islam politik. Selama konflik Suriah, Sa‘id meninggalkan negara tersebut
dan bermukim di Turki hingga wafat di Istanbul pada 2022, suatu fase yang menegaskan
konsistensinya mempertahankan etika non-kekerasan di tengah realitas kekerasan struktural
negara dan masyarakat (Jawdat Said, Syrian Preacher of Non-1"iolent Resistance, Dies Aged 90, t.t.).

2.  Pemikiran dalam Studi Hadis
2.1. Sunnah Nabi sebagai Prinsip Kedamaian

Sa‘id menafsirkan sunnah Nabi sebagai perangkat etis yang mengarahkan umat kepada
perdamaian yang aktif. Dalam pembacaannya, sabda Nabi «&z& o 3155' ¢ 325 Ny menjadi
bukti bahwa sunnah tidak pernah mengajarkan agresi sebagai orientasi moral. Hadis ini
menunjukkan bahwa Nabi mengarahkan umat kepada keselamatan, bukan pencarian konflik.
Pendekatan semacam ini sejalan dengan gagasan Rahman (1982) yang meneckankan perlunya
memahami sunnah melalui konteks historis dan tujuan moral universal.

Dalam kerangka itu, Sa‘id menckankan lanjutan hadis «sxbb 4,253 56y sebagai penegasan

bahwa bahkan dalam kondisi perang defensif pun Nabi mengajarkan kontrol diri, bukan
agresivitas. Baginya, orientasi utama sunnah adalah meredam kekerasan, bukan menaikkannya.
Sabda Nabi tersebut mengandung pesan bahwa umat harus mendahulukan doa memohon
keselamatan sebelum mempertimbangkan konfrontasi fisik. Penekanannya pada pencegahan
konflik sejalan dengan temuan Ali (2014) tentang etika perlindungan jiwa dalam tindakan Nabi.

Sa‘id menolak pemahaman yang mereduksi sunnah perang sebagai legitimasi kekerasan
politik modern. Ia menunjukkan bahwa perang pada masa Nabi selalu terkait dengan mekanisme
pertahanan dan bukan perluasan kekuasaan. Dengan demikian, menurutnya, sabda Nabi dalam
hadis di atas merupakan prinsip moral yang menolak kekerasan ofensif. Pendekatan ini
menguatkan argumen bahwa sunnah harus dibaca dalam kerangka maqgasid yang mengedepankan
keamanan dan kemaslahatan sosial (Kamali, 2014).

2.2. Konsep al-La ‘Unf dalam Sunnah

Dalam pembahasan tentang non-kekerasan, Sa‘id berangkat dari sabda Nabi « N f,.a J“J\ :;l

%B Yi iCﬁ‘a 2 :) }g: » yang menunjukkan bahwa kelembutan memiliki kekuatan etis yang menghiasi

setiap tindakan. Baginya, hadis ini bukan sekadar anjuran akhlak, tetapi prinsip epistemologis yang
mewarnai seluruh tindakan Nabi. Kelembutan menjadi fondasi utama sunnah yang mengarahkan
umat pada relasi sosial yang damai. Pandangannya sejalan dengan ulasan Abu Zahrah (1958)
tentang rifq sebagai nilai fundamental dalam maqasid perlindungan martabat manusia.

Sa‘id memahami lanjutan hadis «l% Yi 5555 e é}\; \J}» sebagai penjelasan bahwa

kekerasan adalah bentuk kerusakan sosial. Ketika kelembutan dihilangkan, tindakan manusia
berubah menjadi destruktif dan kehilangan legitimasi moral. Oleh karena itu, Sa‘id melihat bahwa
banyak konflik pada masa Nabi diselesaikan lewat diplomasi dan persuasi, bukan pedang.
Pendekatan ini sesuai dengan penelitian Brown (2011) tentang kecenderungan Nabi memilih jalan
damai ketika memungkinkan.

DOI: 10.33511 /misykat.v10n2.35-41 https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 38 of 41
Vol.10 N0.2 2025

Secara metodologis, Sa‘id menolak pembacaan atomistik terhadap hadis dan menekankan
pentingnya melihat hadis rifq sebagai bagian dari pola etis Nabi secara menyeluruh. Menurutnya,
sabda tersebut menunjukkan bahwa non-kekerasan bukan strategi sesaat, tetapi prinsip moral
yang konsisten. Pendekatan tematik ini memperkaya diskursus etika Islam kontemporer yang
menegaskan kembali dimensi humanistik sunnah (al-Qaradawi, 1990).

2.3. Perlawanan melalui Ilmu, bukan Pedang

Sa‘id memulai argumentasinya dengan sabda Nabi «’rf Gl Jf« J.ajf :\f\_ﬂ\ J.é H}:J\ J.za:'a»,
yang ia pandang sebagai dasar epistemologis bahwa perubahan sosial melalui ilmu lebih mulia
daripada ibadah individual tanpa dampak sosial. Hadis ini menegaskan bahwa perjuangan
intelektual adalah bentuk jihad paling efektif dalam jangka panjang. Pemaknaan ini sejalan dengan
pandangan al-Ghazali (t.t.) tentang ilmu sebagai fondasi perbaikan moral masyarakat.

Menurut Sa‘id, hadis tersebut menunjukkan bahwa keutamaan perlawanan intelektual jauh
lebih relevan daripada perlawanan fisik. Keutamaan seorang alim atas ahli ibadah
menggambarkan peran strategis pendidikan dalam menyadarkan masyarakat. Sa‘id menyimpulkan
bahwa Nabi menempatkan kebijaksanaan dan kecakapan membaca realitas sebagai basis tindakan
sosial. Pendekatan ini sejalan dengan analisis Moosa (2005) tentang sentralitas ilmu dalam
konstruksi etika Islam.

Sa‘id kemudian menjadikan hadis ini sebagai kritik terhadap kelompok yang menjadikan
kekerasan fisik sebagai simbol keimanan. Dengan menonjolkan keutamaan ilmu, ia menolak
reduksi jthad menjadi pertempuran bersenjata. Ia menegaskan bahwa jihad moral dan intelektual
lebih kompatibel dengan tujuan syariat dibandingkan jihad militeristik. Pendekatan ini

mengembalikan sunnah kepada orientasi membangun masyarakat melalui pendidikan, bukan
destruksi politik (Nadwi, 2007).

2.4. Kritik terhadap Kekerasan atas Nama Sunnah

Sa‘id menegaskan bahwa penggunaan hadis untuk membenarkan kekerasan politik sering
kali berakar pada pembacaan literal yang mengabaikan tujuan syariat. Ia mengingatkan bahwa
bahkan dalam teks yang terkait perang, Nabi tetap menekankan pencegahan konflik, sebagaimana

dalam hadis «jiﬁ\ E@ \}2:3 \7». Ini menunjukkan bahwa orientasi dasar sunnah adalah de-

eskalasi, bukan provokasi. Kritiknya beririsan dengan pandangan Saeced (2014) tentang bahaya
fundamentalisme tekstual.

Ia menekankan bahwa hadis yang tampak mendukung kekerasan harus dibaca melalui
maqasid agar tidak menyimpang dari nilai perlindungan jiwa dan martabat manusia. Ketika
sunnah dipahami sebagai sistem etika, bukan sekadar teks legal, maka tindakan destruktif
bertentangan dengan tujuan syariat. Penekanannya pada tujuan moral sejalan dengan pemikiran
Auda (2008) mengenai pentingnya memahami hadis dalam kerangka sistem nilai.

Sa‘id juga menyoroti bahwa banyak narasi kekerasan atas nama agama sebenarnya lebih
berkaitan dengan perebutan kekuasaan daripada tuntunan agama. Ia mengembalikan perhatian

kepada spirit sabda Nabi «&3la)) ) \).L;}» sebagal orientasi moral yang mengutamakan

keselamatan dan harmoni sosial. Dengan demikian, Sa‘id mengajak pembacaan hadis secara kritis
agar tidak dimanfaatkan dalam agenda politik destruktif. Pendekatan ini memperkuat upaya
membebaskan sunnah dari instrumentalitas politik (Abou El Fadl, 2005).

2.5. Sunnah sebagai Landasan Etika Sosial

DOI: 10.33511 /misykat.v10n2.35-41 https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 39 of 41
Vol.10 N0.2 2025

Sa‘id memahami sunnah sebagai landasan etika sosial yang menekankan keadilan
g yang > P
A A P

1 s
kesetaraan, dan tanggung jawab. Ia merujuk sabda Nabi «aue’y e J)i_.& rﬁfj g\j rﬂf »
- &

sebagai legitimasi bahwa setiap individu memiliki peran moral dalam menjaga stabilitas sosial.
Hadis ini menunjukkan bahwa sunnah tidak terbatas pada ritus keagamaan, tetapi mengatur tata
sosial yang berkeadaban. Pemaknaan ini sejalan dengan gagasan Ramadan (2007) tentang sunnah
sebagai orientasi etis publik.

Selain itu, Sa‘id menyimpulkan bahwa hadis tersebut menekankan kebebasan berpikir dan
partisipasi sosial. Ketika Nabi menyatakan bahwa setiap orang adalah pemimpin, ia sebenarnya
menegaskan otonomi moral dan intelektual individu. Sa‘id melihat ini sebagai kritik terhadap
model keagamaan otoritarian yang menekankan ketaatan tanpa nalar. Perspektif ini memperkuat
basis etik bahwa pemikiran kritis adalah bagian dari sunnah (Fadel, 2012).

Sa‘id juga menckankan bahwa prinsip akuntabilitas dalam hadis tersebut mengarah pada
etika politik yang damai. Tanggung jawab yang dituntut Nabi tidak diiringi ajakan menggunakan
kekerasan, tetapi seruan menjaga amanah dengan integritas. Karena itu, sunnah menjadi rujukan
bagi pembentukan masyarakat yang adil dan harmonis, bukan legitimasi dominasi politik.
Pemahaman ini selaras dengan analisis Hallaq (2013) tentang politik etika dalam tradisi Islam.

3. Analisis kritis
3.1. Keunggulan Pemikiran Jawdat Sa‘id

Pemikiran Jawdat Sa‘id menawarkan relevansi tinggi bagi tantangan dunia Muslim
kontemporer dengan menghadirkan paradigma damai sebagai respons terhadap konflik. Ia tidak
hanya menolak kekerasan sebagai respon default, tetapi menawarkan kerangka normatif di mana
non-kekerasan menjadi strategi moral dan teologis yang konsisten. Sebagaimana dikemukakan
dalam studi kritis bahwa teori ‘pacifism”-nya berakar pada tradisi Islam sendiri dan dirancang
untuk “Social change within the Muslim world and its diplomatic utilization externally” (Abdulaev, 2024).
Dalam konteks konflik modern, baik internal negara ataupun konflik geopolitik, pendekatan ini
mampu menawarkan alternatif atas kekerasan destruktif: solusi politik dan sosial melalui dialog,
pendidikan, dan rekonsiliasi.

Selain itu, pendekatan Sa‘id terhadap hadis dan teks suci bersifat kontekstual dan
hermeneutik, bukan literal dan normatif sempit. Dalam tafsir dan hermeneutika non-
kekerasannya, ia menekankan bahwa kekerasan, kecuali dalam kondisi tertentu yang sangat
dibatasi bukanlah jalan utama (Lohlker, 2022). Dengan demikian, interpretasi literal atas
ayat/konsep jihad atau perang dapat ditolak jika bertentangan dengan prinsip keadilan dan
kemanusiaan secara luas. Pola pembacaan ini membantu menjembatani antara tradisi teks klasik
dan realitas kontemporer, sehingga memungkinkan umat Islam memahami sunnah dan syariah
sebagai pedoman hidup sosial yang dinamis dan relevan.

Terakhir, integrasi pemikiran Sa‘id dengan perspektif Magasid al-Shari‘ah menegaskan
bahwa tujuan syariat Islam bukan dominasi atau kekerasan, melainkan perlindungan terhadap
kemaslahatan universal seperti kehidupan, akal, agama, kehormatan, dan kemanusiaan. Pemikiran
semacam ini relevan dengan upaya modern merevitalisasi maqasid sebagai kerangka etis dan
normatif bagi praktik sosial-politik dan dakwah (Japeri dkk., 2024). Dengan demikian, Sa‘id
memberi kontribusi dalam pengembangan tradisi Islam progresif yang responsif terhadap
tantangan zaman, di mana syariat dipahami secara humanistik dan kontekstual.

3.2. Kritik terhadap Pemikiran Jawdat Sa‘id

DOI: 10.33511 /misykat.v10n2.35-41 https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 40 of 41
Vol.10 N0.2 2025

Salah satu kritik utama terhadap Sa‘id adalah argumen bahwa gagasannya tetlalu idealistis
atau utopis, sulit diterapkan dalam masyarakat Muslim yang menghadapi situasi ekstrem seperti
penindasan militer, konflik sektarian, atau agresi politik. Dalam konteks seperti itu, resistensi non-
kekerasan bisa dianggap kurang efektif atau bahkan naif. Beberapa pengkritik berpendapat bahwa
ketika struktur kekuasaan menindas secara brutal, retorika damai saja tidak cukup untuk
melindungi hak asasi atau mempertahankan komunitas. Kritik semacam ini mencerminkan
persoalan pragmatis, teori damai ideal secara teologis kuat, namun dalam realitas konflik,
mekanisme perlindungan mungkin memerlukan tindakan keras.

Kritik metodologis juga muncul terhadap cara Sa‘ld menangani teks, baik Al-Qur’an
maupun hadis, karena ia lebih mengandalkan pembacaan tematik dan etis daripada kajian sanad-
matan atau kritik hadis tradisional. Sebagai contoh, dalam ulasan terhadap pemikiran non-
kekerasannya disebut bahwa pemilihan ayat dan hadis oleh Sa‘id kadang dianggap “arbitrary” atau
subjektif, tanpa penjelasan cukup atas kriteria seleksi teks (Lohlker, 2022). Akibatnya, sebagian
kalangan menilai pemikirannya kurang sistematis sebagai karya ushul hadis/figh klasik, sehingga
kekuatannya sebagai argumentasi hukum atau teologis dapat dipertanyakan.

Lebih jauh, ada resistensi dari kelompok Islam politik dan tradisionalisme teologis. Mereka
mengkritik bahwa penolakan terhadap jihad bersenjata berarti melemahkan kemungkinan
perlawanan terhadap tirani atau penindasan. Dalam konteks di mana negara atau rezim
melakukan malevolence sistemik, bagi sebagian orang, teori non-kekerasan dianggap tidak realistis
atau bahkan kontraproduktif. Kritik ini menunjukkan bahwa adopsi pemikiran Sa‘id bisa menjadi
tantangan politik dan ideologis, terutama dalam masyarakat yang melihat jihad sebagai kewajiban
agama atau alat perlawanan.

3.3. Implikasi Pemikiran Jawdat Sa‘id

Pemikiran Sa'ld membuka paradigma baru mengenai makna “jihad”, bukan sebagai
peperangan bersenjata, melainkan perjuangan intelektual, spiritual, dan sosial. Dengan demikian,
jihad diartikulasikan sebagai upaya transformasi masyarakat melalui pendidikan, dialog, dan
pengembangan kesadaran, bukan melalui kekerasan. Ini relevan terutama bagi generasi muda
Muslim di era modern yang mencari cara damai dan konstruktif dalam menghadapi ketidakadilan,
penindasan, atau dominasi politik. Dalam banyak konteks, ini memungkinkan pembentukan
gerakan sosial berbasis moral dan intelektual, bukan militeristik.

Lebih dati itu, pemikiran Sa‘id menghidupkan kembali sunnah dan syariah sebagai fondasi
etika perdamaian, bukan legitimasi peperangan, dan menegaskan bahwa kedamaian, keadilan, dan
kebebasan adalah nilai inti Islam. Hal ini memberikan alternatif tafsir hadis dan Qutr’an untuk
situasi kontemporer seperti konflik di Suriah, Irak, Palestina, atau negara-negara Muslim lain,
dimana narasi kekerasan sering dibenarkan atas nama agama. Dengan demikian, pemikiran ini
berpotensi menjadi basis teologis bagi inisiatif rekonsiliasi, perdamaian, dan pluralisme antar-
komunitas.

Namun, implikasi praktis pemikiran Sa‘id juga menuntut komunitas Muslim dan institusi
keagamaan untuk mereformasi tradisi interpretatif mereka, dari hermeneutika literalistik atau
juridis ke hermeneutika etis dan kontekstual. Ini berarti melewati kebiasaan ijtihad normatif
sempit dan membuka ruang bagi interpretasi alternatif yang menekankan kemanusiaan,
rasionalitas, dan kemaslahatan universal. Jika diterima secara luas, hal ini bisa mengubah cara
agama dipahami dan dipraktikkan: dari agama identitas dan kekuasaan menuju agama sebagai
medium keadilan sosial dan perdamaian.

SIMPULAN

DOI: 10.33511 /misykat.v10n2.35-41 https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 41 of 41
Vol.10 N0.2 2025

Pemikiran Jawdat Sa‘id memberikan kontribusi signifikan dalam menggeser orientasi studi
hadis dari penekanan legalistik menuju pendekatan etik-kontekstual. Gagasan non-kekerasannya
menunjukkan bahwa sunnah Nabi perlu dipahami melalui tujuan syariat yang lebih luas, yakni
petlindungan jiwa, keadilan, dan kemaslahatan manusia. Melalui pembacaan hadis tentang
kedamaian, kelembutan, dan keutamaan ilmu, Sa‘id berhasil menawarkan kerangka hermenecutis
yang mampu merespons fenomena kekerasan politik yang sering diasosiasikan dengan ajaran
Islam.

Selain menawarkan paradigma damai, pemikiran Sa‘id memberikan landasan teologis bagi
perjuangan non-militeristik yang relevan dalam konteks konflik modern seperti Suriah, Irak, dan
Palestina. Meskipun menghadapi kritik, terutama dari kelompok yang mendukung jihad
bersenjata, pendekatan Sa‘id tetap menjadi tawaran epistemologis yang penting untuk
mengembangkan etika sosial dan politik Islam yang humanistik. Dengan demikian, pemikiran
Sa‘ld membuka ruang baru bagi rekonstruksi studi hadis dan peran agama dalam menciptakan
perdamaian berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdulaev, S. (2024). Jawdat Sa’id on Pacifism and Violence Today. CMES (Center of Middle Eastern
Studies), 17(1), 13-22. https://doi.org/10.20961/cmes.17.1.81649

Abou El Fadl, K. (2005). The Great Theft. HarperOne.

Abu Zahrah, M. (1958). Ushu/ al Figh. Dar al Fikr.

al-Ghazali, A. H. (t.t.). Ihya’ Ulum al Din. Beirut Edition.

al-Qaradawi, Y. (1990). Kaifa Nata‘amal ma‘a al Sunna. Dar al Syuruq.

Ali, K. (2014). The Lives of Mubammad. Harvard University Press.

Auda, J. (2008). Magasid al Shariah as Philosophy of Islamic Law. 111T.

Brown, J. (2011). Mubammad: A 1 ery Short Introduction. Oxford University Press.

Fadel, M. (2012). Political Authority and Religious Obligation in Classical Sunni Thought. Journal
of Islamic Studies.

Hallaq, W. (2013). The Impossible State. Columbia University Press.

Japeri, Yunus, M., Sabiruddin, Chik, W. M. Y. W., & Fadzli, A. I. M. (2024). Grounding Maqasid
Sharia In The Dakwah And Cultural Practices Of Islamic Society: Pembumian Maqasid
Syariah Dalam Dakwah Dan Budaya Masyarakat Islam. A/~Qanatir: International Jonrnal of
Islamic Studies, 33(6), 31-46.

Jawdat Said, Syrian preacher of non-violent resistance, dies aged 90. (t.t.). Diambil 4 Desember 2025, dari
https:/ /en.zamanalwsl.net/news/article/64401?utm_source=chatgpt.com

Kamali, M. H. (2014). War and Peace in Islam. 1AIS Malaysia.

Lohlker, R. (2022). Jawdat Sa‘id and the Islamic Theology and Practice of Peace. Religions, 13(2),
160. https://doi.org/10.3390/1el13020160

Moosa, E. (2005). Ghazali and the Poetics of Imagination. UNC Press.

Nadwi, M. A. (2007). A/ Mubaddithat. Interface Publications.

Pizzi, P. (2024). Le chemin d’Abel: Coran et non-violence chez le pensenr syrien Gawdat Sa‘id (1931-2022).
Firenze University Press.

Rahman, F. (1982). Isiam and Modernity. Chicago University Press.

Ramadan, T. (2007). In the Footsteps of the Prophet. Oxford University Press.

Saeed, A. (2014). Reading the Qur'an in the Twenty First Century. Routledge.

Soltis, C. E. (2020). Yarrow Mamout and the Charles Willson Peale Portrait of 1819. The Muslin:
World, 110(3), 342-358. https://doi.org/10.1111/muwo.12342

DOI: 10.33511 /misykat.v10n2.35-41 https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 42 of 41
Vol.10 N0.2 2025

Viker, K. S. (2021). Global Sufism: Boundaries, Structures, and Politics. Journal of Islamic Studzes,
32(2), 259-262. https://doi.org/10.1093/jis/etab012

DOI: 10.33511 /misykat.v10n2.35-41 https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



