MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 11 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

PESAN QUR’ANI DARI QS. ABASA UNTUK INDONESIA
(STUDI KONTEKSTUAL TAFSIR)

Moh. Rifqi Wahyudi", Lalu Muhammad Zainul IThsan’

"Universitas Islam Negeri Mataram, NTB; E-mail: 230407008.mhs@uinmataram.ac.id
*Universitas Islam Negeri Mataram, NTB; E-mail: 230407004.mhs@uinmataram.ac.id

*Correspondence
Received: 2025-10-15; Accepted: 2025-12-27; Reviwed: 2025-12-29; Published: 2025-12-31

Abstract--This study is motivated by the urgency of realizing the vision of Golden Indonesia 2045, which is
challenged by structural inequality, a moral crisis among the younger generation, and the weak implementation of
inclusive policies. These complexities reveal a gap between the ideals of national development and social realities,
thus requiring ethical and epistemological references from the Quran. The purpose of this research is to examine
OS. Abasa through a contextual interpretation approach in order to formulate a paradigm of just and inclusive
development. The study employs a gualitative library research method, using QS. Abasa as the primary sonrce,
classical and contemporary tafsir works, as well as modern scholarly literature as secondary sources. The findings
indicate that QS. Abasa contains universal messages of moral-intellectual education, social inclusion, justice,
ecological ethics, and eschatological awareness, which remain relevant across time. The discussion highlights the
connection of these Qur’anic values with issues of human development, food security, and national vision. The
novelty of this study lies in positioning QS. Abasa as a conceptual framework for national development toward
Golden Indonesia 2045, with significant implications for strengthening contextual Qur'anic exegesis responsive to
contemporary socio-political challenges.

Keywords: Golden Indonesia 2045; OS. Abasa; Tafsir contextual.

Abstrak--Penelitian ini dilatarbelakangi oleh urgensi mewujudkan visi Indonesia Emas 2045 yang
dihadapkan pada problematika ketimpangan pembangunan, krisis moral generasi muda, serta
lemahnya implementasi kebijakan inklusif. Kompleksitas tersebut menunjukkan adanya
kesenjangan antara idealisme pembangunan nasional dan realitas sosial, sehingga diperlukan
rujukan etis dan epistemologis dari Al-Qur’an. Penelitian ini bertujuan mengkaji QS. ‘Abasa
melalui pendekatan tafsir kontekstual guna merumuskan paradigma pembangunan yang
berkeadilan dan inklusif. Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis
studi kepustakaan dengan sumber primer teks QS. ‘Abasa dan kitab tafsir klasik maupun
kontemporer, serta sumber sekunder berupa literatur imiah modern. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa QS. ‘Abasa mengandung pesan universal berupa pendidikan moral-
intelektual, inklusi sosial, keadilan, etika ekologis, dan kesadaran eskatologis yang relevan lintas
zaman. Pembahasan menegaskan relevansi nilai-nilai Qur’ani tersebut dengan isu pembangunan
manusia, ketahanan pangan, hingga visi kebangsaan. Kebaruan penelitian ini terletak pada
penempatan QS. ‘Abasa sebagai peta konseptual pembangunan bangsa menuju Indonesia Emas
2045, dengan implikasi penting bagi penguatan tafsir kontekstual yang responsif terhadap isu
sosial-politik kontemporer.

Kata kunci: Indonesia Emas 2045; QS. ‘Abasa; Tafsir kontekstual

PENDAHULUAN

Gagasan Indonesia Emas 2045 merepresentasikan spirit kolektif bangsa dalam meneguhkan
cita-cita dan tanggung jawab untuk mempertahankan serta mengisi kemerdekaan. Visi tersebut
diwujudkan melalui empat pilar strategis, yakni pembangunan manusia dan penguasaan ilmu

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974


mailto:230407008.mhs@uinmataram.ac.id1
mailto:230407004.mhs@uinmataram.ac.id2

MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 12 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

pengetahuan dan teknologi, pembangunan ekonomi berkelanjutan, pemerataan pembangunan,
serta pemantapan ketahanan nasional dan tata kelola pemerintahan (SmartID, 2025). Pada usia
ke-80 tahun kemerdekaan, slogan “Bersatu Berdaulat, Rakyat Sejabtera, Indonesia Maju” menjadi
refleksi atas harapan besar sekaligus penegasan arah pembangunan nasional yang berlandaskan
semangat persatuan untuk mewujudkan keadilan, kemakmuran, dan daya saing global.

Namun demikian, sejumlah riset mutakhir menegaskan bahwa Indonesia menghadapi
berbagai permasalahan krusial dalam mewujudkan visi tersebut. Tantangan utama meliputi
ketimpangan pembangunan antara wilayah pusat dan daerah pinggiran (Abdullah, 2008), stagnasi
distribusi hasil pembangunan manusia (Susanto, 2025), serta kesulitan koordinasi antar pemangku
kepentingan dalam pencapaian SDGs (Michaela et al., 2025). Di sisi lain, krisis moral yang
melanda generasi muda (Aisyah & Fitriatin, 2025) serta fragmentasi kepemimpinan yang
mengabaikan nilai-nilai keadilan dan tanggung jawab (Kencana et al., 2025) semakin menegaskan
kebutuhan akan interpretasi Al-Qur’an yang kontekstual dan relevan. Regulasi penyandang
disabilitas, meskipun tersedia, belum sepenuhnya efektif dalam implementasi (Huda, 2018).

Identifikasi penyebab masalah dapat ditarik dari ketidakmampuan sistem pembangunan
nasional untuk merangkul semua elemen masyarakat, terutama kelompok rentan dan marjinal.
Kompleksitas masalah sosial, moral, dan kebijakan memperlihatkan adanya kesenjangan antara
cita-cita pembangunan dan realitas di lapangan. Oleh karena itu, perlu adanya pembatasan fokus
penelitian yang diarahkan pada eksplorasi nilai-nilai Qur’ani, khususnya QS. ‘Abasa [80], sebagai
landasan etis dan epistemologis untuk pembangunan inklusif dan berkeadilan.

Kajian terdahulu telah membahas QS. ‘Abasa dari perspektif inklusi sosial, seperti
disabilitas (Anshori, 2022), pendidikan inklusif (Dewi et al., 2023), serta reinterpretasi
kontemporer oleh Quraish Shihab (Idris, 2025). Akan tetapi, sebagian besar penelitian masih
menekankan aspek dakwah dan spiritualitas personal, sehingga relevansi surah ini dengan narasi
kebangsaan dan strategi pembangunan belum banyak dieksplorasi. Perbedaan inilah yang menjadi
dasar kebaruan penelitian ini, yaitu menempatkan QS. ‘Abasa sebagai rujukan konseptual untuk
pembangunan bangsa menuju Indonesia Emas 2045.

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji QS. ‘Abasa melalui pendekatan
kontekstual guna merumuskan paradigma pembangunan yang berkeadilan dan inklusif.
Harapannya, penelitian ini dapat memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan kajian
tafsir Al-Qur’an sekaligus manfaat praktis dalam memperkuat arah pembangunan nasional yang
menyeimbangkan dimensi material dan spiritual.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research). Fokus utama penelitian kepustakaan adalah mengumpulkan, mengidentifikasi,
dan menganalisis data dari berbagai sumber yang telah tersedia, baik berupa literatur klasik
maupun kontemporer, untuk mendapatkan pemahaman mendalam mengenai objek kajian.
Dalam konteks ini, sumber primer penelitian adalah teks QS. ‘Abasa [80], sedangkan sumber
seckunder meliputi kitab-kitab tafsir klasik seperti Tafsir al-Jalalain (al-Mahalli, 1993), Tafsir al-
Maraghi (al-Maraghi, 19406), Tafsir al-Kabir (Razi, 2000), dan Tafsir Ibnu Katsir (Ibnu Katsir, 2017),
serta tafsir kontemporer seperti Tafsir al-Misbah karya Quraish Shihab (2007). Selain itu,
digunakan pula literatur modern berupa artikel jurnal, buku akademik, serta laporan riset yang
relevan dengan isu inklusi sosial, keadilan, pendidikan, dan pembangunan manusia.

Secara metodologis, penelitian ini berangkat dari kerangka teori tafsir kontekstual yang
dikembangkan oleh Abdullah Saeed (2016, p.33-35), yang menekankan pentingnya memahami
Al-Qur'an dengan mempertimbangkan konteks sosial, budaya, politik, dan lingkungan
masyarakat. Pendekatan ini berakar pada prinsip klasik a/-Tbrah bi Umnm al-Lafzi la bi Khusus al-
Sabab, yaitu memaknai teks Al-Qur’an berdasarkan keumuman lafaz, bukan hanya terbatas pada

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 13 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

sebab turunnya ayat (Al-Suyuti, 1974, p.23). Prinsip ini membuka ruang bagi Al-Qur’an untuk
senantiasa relevan dan adaptif dalam merespons tantangan zaman.

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahap. Pertama, inventarisasi literatur,
yaitu mengumpulkan seluruh sumber primer dan sekunder yang relevan dengan topik penelitian.
Kedua, klasifikasi dan kategorisasi sumber, dengan membedakan data berdasarkan jenisnya,
misalnya sumber klasik, kontemporer, atau hasil penelitian modern. Ketiga, analisis isi (content
analysis), yaitu membaca secara kritis dan mendalam kandungan tafsir QS. ‘Abasa, lalu
menghubungkannya dengan problematika sosial-kebangsaan yang dihadapi Indonesia saat ini.
Analisis ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu menggambarkan data sebagaimana adanya, kemudian
menafsirkan makna yang terkandung untuk menemukan relevansi nilai-nilai Qur’ani dengan
konteks kekinian (Zakka, 2018).

Pendekatan tafsir kontekstual dipilih karena tafsir klasik cenderung tekstual dan normatif,
schingga sering kali kurang menjawab kompleksitas masyarakat modern (Ibnu ‘Asyur, 1984).
Dengan mempertimbangkan dimensi historis dan sosial-budaya, diharapkan penafsiran QS.
‘Abasa tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga solutif dan aplikatif. Misalnya, ayat-ayat yang
menegur sikap diskriminatif Nabi Muhammad SAW terhadap sahabat tunanetra, Abdullah bin
Ummi Maktum, dapat ditarik menjadi prinsip inklusi sosial yang relevan dalam kebijakan
pembangunan berkeadilan di Indonesia (Ustadz Adi Hidayat, 2025).

Selain itu, metode ini juga mempertimbangkan perspektif interdisipliner. Dalam
penelitian ini, tafsir Al-Qur’an dikaitkan dengan kajian ilmu sosial, filsafat, dan psikologi moral.
Misalnya, konsep keadilan sosial yang diangkat dalam QS. ‘Abasa dianalisis melalui pendekatan
psikologi sosial (Faturochman, 1999) serta filsafat etika dalam pengembangan ilmu pengetahuan
(Hidayat, 2024). Integrasi interdisipliner ini bertujuan untuk memperkaya interpretasi Al-Qur’an
sekaligus menghadirkan relevansi yang lebih luas terhadap isu-isu pembangunan manusia,
moralitas bangsa, dan tantangan global.

Secara keseluruhan, metode penelitian ini bertujuan untuk menggali nilai-nilai etis, moral,
dan spiritual dari QS. ‘Abasa serta mengaitkannya dengan visi Indonesia Emas 2045. Dengan
kerangka metodologis tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan kontribusi
akademik dalam pengembangan tafsir kontekstual, sekaligus manfaat praktis dalam merumuskan
paradigma pembangunan yang inklusif, adil, dan berbasis nilai-nilai Qur’ani.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Deskripsi Umum dan Asbab al-Nuzul QS. ‘Abasa [80]

QS. ‘Abasa merupakan salah satu surah Makkiyah yang terdiri atas empat puluh dua ayat
dan mengandung pesan yang sangat kuat tentang nilai kemanusiaan dan tanggung jawab moral
seorang da‘. Tema utamanya mencakup penguatan akidah, risalah kenabian, serta penegasan
tanda-tanda kekuasaan Allah dalam penciptaan manusia dan fenomena alam. Karakter retorika
surah ini menampilkan gaya penegasan yang lembut namun tegas, sebagaimana lazim dalam
surah-surah Makkiyah yang bertujuan membangun fondasi keimanan dan kesadaran spiritual
(Ibnu Katsir, 2017, p.320). Surah ini juga merekam secara historis sebuah peristiwa penting yang
menjadi pelajaran etis bagi Nabi Muhammad SAW dan umatnya, yaitu teguran halus dari Allah
terhadap sikap Nabi dalam sebuah interaksi sosial yang sarat makna moral.

Asbab al-nuzul surah ini terekam secara konsisten dalam riwayat tafsir klasik, baik oleh al-
Tabari, al-Qurthubi, maupun Ibnu Katsir, yang menjelaskan bahwa surah ini turun ketika Nabi
SAW sedang berdialog dengan para pembesar Quraisy, seperti ‘Utbah bin Rabi‘ah, Abu Jahal, dan
Abbas bin Abdul Muthalib dalam rangka menyampaikan dakwah Islam. Di tengah percakapan
itu datang Abdullah bin Ummi Maktum, seorang sahabat tunanetra yang dengan rendah hati
meminta bimbingan keagamaan. Nabi kemudian menampakkan raut wajah tidak berkenan karena
ingin memfokuskan diri pada peluang strategis dakwah kepada para pemuka Quraisy. Maka
turunlah wahyu: ‘Abasa wa tawalla an ja'abul a‘ma (“Dia bermuka masam dan berpaling ketika

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 14 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

datang kepadanya orang buta”) sebagai teguran langsung terhadap Nabi agar lebih
memperhatikan orang yang sungguh-sungguh mencari kebenaran (al-Jawi, 2019, p.112).

Peristiwa ini tidak dimaksudkan untuk merendahkan Nabi SAW, melainkan menunjukkan
bagaimana Allah mendidik Rasul-Nya dengan penuh kasih agar akhlaknya menjadi cerminan
sempurna bagi umat manusia. Teguran dalam QS. ‘4basa menjadi bentuk pendidikan ilahi (#adib
labi) yang menanamkan prinsip kesetaraan manusia dalam menerima kebenaran, tanpa
memandang status sosial, kekayaan, atau kondisi fisik (al-Maraghi, 1946, p.520). Dalam konteks
ini, Al-Qur’an berperan sebagai instrumen pedagogis yang membentuk kepekaan sosial Nabi agar
senantiasa berpihak kepada mereka yang mencari petunjuk dengan hati yang ikhlas.

Dari perspektif psikologi kenabian, peristiwa ini juga mengandung makna mendalam
tentang pembentukan empati profetik. Seorang rasul yang diutus untuk seluruh umat harus
memiliki kepekaan moral terhadap seluruh lapisan masyarakat. Teguran Allah tidak hanya
diarahkan pada tindakan Nabi secara lahiriah, tetapi lebih kepada penguatan dimensi batin
seorang pendidik agar mampu menempatkan prioritas dakwah secara adil dan proporsional.
Dalam hal ini, ‘4basa dapat dipahami sebagai wahyu yang menata ulang kesadaran etis Nabi agar
menjadi teladan empatik yang universal (Razi, 2000, p.432).

Lebih jauh, surah ini mengandung kritik teologis terhadap logika elitis dalam dakwah. Allah
ingin menunjukkan bahwa keberhasilan dakwah tidak bergantung pada penerimaan kalangan
berpengaruh, tetapi pada kemurnian niat dan penerimaan hati manusia yang sederhana. Abdullah
bin Ummi Maktum, meskipun buta secara fisik, memiliki mata hati yang jernih; sedangkan para
pembesar Quraisy yang memiliki penglihatan justru buta secara spiritual. Kontras ini menegaskan
tema sentral QS. Abasa, yaitu keutamaan iman yang bersih dibandingkan status sosial yang tinggi
(Saeed, 2016, p.74).

Dari aspek kebahasaan, penggunaan gaya retorika zffat, yakni perpindahan dari orang
ketiga ke orang kedua, dalam surah ini menjadi penanda artistik yang memperkuat kesan teguran
dan kasih sayang Allah. Struktur semantik ayat pertama hingga ketiga menggambarkan intensitas
moral peristiwa tersebut dengan cara yang sangat halus namun mendalam. Allah tidak menyebut
langsung nama Nabi, melainkan menggunakan bentuk kata ganti netral (“Dia bermuka masam”)
untuk menjaga kehormatan Rasul-Nya. Hal ini menunjukkan bahwa teguran dalam Al-Qur’an
sekalipun mengandung adab dan hikmah yang tinggi (Al-Zamakhsyari, 1987, p.227).

Dalam konteks sosial kontemporer, pesan asbab al-nuzul QS. 4basa menjadi sangat
relevan untuk menata ulang paradigma keadilan sosial dan inklusivitas dalam dakwah maupun
pendidikan. Sikap memprioritaskan kalangan tertentu dengan alasan status atau kekuasaan
mencerminkan bentuk baru dari bias sosial yang dulu ditegur Allah terhadap Rasul-Nya. Oleh
karena itu, surah ini menjadi cermin reflektif bagi para pendidik, pemimpin, dan dai agar tidak
terjebak dalam logika pragmatis yang mengabaikan nilai keikhlasan dan kesetaraan. Prinsip inilah
yang kemudian menjadi dasar bagi pengembangan tafsir kontekstual, sebagaimana dikemukakan
oleh Abdullah Saeed (2016, p.80), bahwa pemaknaan Al-Qur’an harus selalu mempertimbangkan
dimensi sosial, etika, dan kemanusiaan.

Dengan demikian, QS. ‘4basa bukan sekadar catatan sejarah tentang teguran ilahi terhadap
Nabi, tetapi juga fondasi epistemologis bagi pembentukan paradigma dakwah humanistik. Surah
ini menegaskan bahwa orientasi dakwah sejati bukan pada keberhasilan kuantitatif atau
penerimaan elite, melainkan pada keberpihakan terhadap kebenaran dan kemanusiaan. Ia menjadi
manifestasi dari pendidikan profetik yang menuntun manusia untuk memadukan kecerdasan
spiritual, sosial, dan moral dalam seluruh aspek kehidupan.

Dimensi Moral-Intelektual dan Keadilan Sosial (QS. ‘Abasa 1-10)

Ayat-ayat pertama QS. ‘Abasa mengandung pelajaran moral yang sangat mendalam tentang
kepekaan sosial dan etika interaksi. Teguran Allah terhadap Nabi SAW bukanlah bentuk celaan,
tetapi bimbingan ilahi untuk mengarahkan beliau agar memberikan prioritas kepada orang yang

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 15 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

benar-benar mencari kebenaran dengan hati ikhlas. Hal ini menunjukkan bahwa dakwah dalam
Islam tidak diukur dari status sosial audiens, melainkan dari kesungguhan niat dan kesiapan hati
untuk menerima petunjuk (Ibnu Katsir, 2017, p.321). Prinsip moral ini membentuk fondasi etik
dalam hubungan antarmanusia, khususnya bagi para pendidik, pemimpin, dan da‘i yang dituntut
untuk memiliki kepekaan terhadap keragaman kondisi sosial masyarakatnya.

Abdullah bin Ummi Maktum, tokoh sentral dalam konteks ayat ini, menjadi simbol
kemurnian niat dan keteguhan iman. Riwayat menunjukkan bahwa beliau bukan hanya seorang
sahabat tunanetra, tetapi juga sosok yang sangat aktif dalam perjuangan Islam. Ia diangkat
sebagai muazin bersama Bilal bin Rabah, beberapa kali menjadi wali kota Madinah ketika Nabi
sedang bepergian, dan bahkan menjadi pembawa panji dalam peperangan (al-Jawi, 2019, p.114).
Fakta ini menunjukkan bahwa Islam menilai seseorang bukan berdasarkan keterbatasan fisiknya,
melainkan berdasarkan kontribusi dan ketulusan hatinya. Dalam konteks ini, QS. ‘4basa menolak
segala bentuk diskriminasi sosial dan menegaskan nilai egalitarianisme dalam ajaran Islam.

Dari sudut pandang pendidikan moral, ayat ini mengandung prinsip universal tentang
penghormatan terhadap martabat manusia. Allah ingin mengajarkan bahwa setiap individu
berhak mendapatkan perlakuan yang adil dan penghargaan yang setara, tanpa memandang latar
belakang sosial, ekonomi, atau fisik. Hal ini sejalan dengan pemikiran Fakhruddin al-Razi (2000,
p.433), yang menafsirkan ayat ini sebagai dorongan untuk membangun “kesadaran etis terhadap
martabat manusia” (kardmah insaniyyah) sebagai dasar moral masyarakat beriman. Kesadaran ini
juga menjadi prinsip dasar pendidikan karakter Islam, di mana keutamaan seseorang tidak diukur
dari atribut lahiriah, tetapi dari kebeningan akhlak dan komitmen spiritualnya.

Dari sisi intelektual, QS. ‘Abasa mengajarkan pentingnya kemampuan berpikir empatik dan
reflektif. Nabi SAW yang selama ini dikenal dengan kelembutan dan kebijaksanaannya pun
diajarkan untuk semakin menyempurnakan kepekaan sosialnya. Teguran ini memperlihatkan
bahwa pendidikan moral tidak pernah berhenti, bahkan bagi sosok yang paling sempurna
akhlaknya. Dalam kerangka epistemologi Islam, hal ini menunjukkan bahwa wahyu berfungsi
sebagai sumber 7ahdzib an-nafs (penyucian diri) yang terus mengasah kesadaran moral manusia
agar semakin halus dan bijaksana (Saeed, 2016, p.81). Dengan demikian, Al-Qur’an tampil bukan
sekadar sebagai kitab hukum atau doktrin dogmatis, tetapi sebagai teks yang membentuk karakter
dan kesadaran etis yang progresif.

Temuan kontemporer juga memperkuat makna moral ayat ini. Penelitian Wahab et al.
(2023) menunjukkan bahwa komunikasi verbal yang positif dan berempati memiliki pengaruh
signifikan terhadap pembentukan karakter anak dan hubungan sosial yang sehat. Fenomena ini
membuktikan bahwa prinsip Qur’ani tentang husn al-kbulng (akhlak yang baik) memiliki dasar
psikologis yang kuat. Etika komunikasi dalam Islam bukan hanya sopan santun lahiriah, tetapi
cara membangun empati, menghormati perbedaan, dan menciptakan ruang bagi dialog yang
setara. Maka, QS. ‘Abasa ayat 1-10 dapat dipandang sebagai fondasi teologis bagi pembentukan
kecerdasan emosional dan sosial dalam pendidikan modern.

Lebih jauh, ayat-ayat ini juga menegaskan nilai keadilan sosial. Ketika Allah menegur Rasul-
Nya karena lebih memperhatikan para pemuka Quraisy dibanding sahabat yang miskin dan
disabilitas, Al-Qur’an sedang menegakkan prinsip kesetaraan dan hak akses terhadap ilmu. Dalam
perspektif sosiologis, ini adalah deklarasi bahwa setiap manusia berhak mendapatkan dakwah dan
pendidikan tanpa diskriminasi. Faturochman (1999) menjelaskan bahwa keadilan sosial menuntut
keseimbangan antara hak dan kewajiban, serta penghormatan terhadap martabat manusia dalam
setiap level sosial. Prinsip ini sejalan dengan semangat QS. ‘4basa, di mana prioritas utama bukan
diberikan kepada yang berkuasa, melainkan kepada yang beriman dan berkomitmen terhadap
kebenaran.

Keadilan sosial juga memiliki implikasi struktural. Wibowo Suliantoro dan Runggandini
(2018) mengungkapkan bahwa ketidakadilan sering muncul akibat cara berpikir hierarkis yang
menempatkan sebagian manusia lebih tinggi dari yang lain. QS. ‘Abasa menolak cara berpikir

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 16 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

semacam ini dengan menegaskan bahwa setiap manusia memiliki potensi spiritual yang sama di
hadapan Allah. Dalam konteks modern, hal ini dapat diterjemahkan sebagai kritik terhadap
sistem sosial yang masih memarginalkan kelompok tertentu, termasuk penyandang disabilitas.
Oleh karena itu, QS. ‘Abasa dapat dijadikan paradigma inklusif yang menegakkan nilai-nilai
kesetaraan, keberpihakan kepada yang lemah, dan peneguhan martabat kemanusiaan.

Dengan demikian, ayat-ayat awal QS. ‘4basa menghadirkan sintesis antara moralitas dan
intelektualitas yang bersumber dari kesadaran profetik. Ia mengajarkan bahwa kemajuan spiritual
harus berjalan seiring dengan kesadaran sosial; bahwa ilmu dan dakwah bukan milik golongan
elite, melainkan hak seluruh umat manusia. QS. A4basa juga mengingatkan bahwa kepekaan moral
dan keadilan sosial adalah fondasi utama dari peradaban Qur’ani. Surah ini, dengan caranya yang
lembut namun tegas, memulihkan arah etika sosial Islam menuju keseimbangan antara kemuliaan
hati, kedalaman pikir, dan komitmen terhadap kemanusiaan universal.

Al-Qur’an sebagai Pedoman Kemajuan (QS. ‘Abasa 11-23)

Ayat 11-23 Surah ‘Abasa menegaskan kembali martabat wahyu sebagai sumber
bimbingan hidup manusia. Allah berfirman, “Sekal-kali jangan (demikian)! Sesunggubnya (ayat-ayat)
itu suatn peringatan, maka barang siapa menghendaki, tentulah ia memperhatikannya, di dalam lembaran-
lembaran yang dimuliakan, yang ditinggikan lagi disucikan” (QS. ‘Abasa [80]: 11-14). Ayat ini menjadi
titik balik setelah teguran terhadap Nabi SAW pada ayat-ayat sebelumnya. Ia mengalihkan fokus
dari peristiwa sosial menjadi kesadaran epistemologis bahwa kemuliaan terletak pada wahyu,
bukan pada status sosial penerima dakwah. Menurut al-Maraghi (1946, p.205), ayat ini
menegaskan fungsi Al-Qur’an sebagai dgikrd atau peringatan yang menyucikan manusia dari
kelalaian dan mengembalikan orientasi hidup kepada Allah.

Dimensi kemajuan dalam ayat-ayat ini tidak diukur dari kemegahan material, melainkan
dari kemampuan manusia untuk bertransformasi melalui bimbingan wahyu. Al-Qur’an disebut
sebagai suhuf mukarramah (lembaran yang dimuliakan), menunjukkan bahwa kemajuan sejati
dimulai dari ilmu yang terhubung dengan nilai ilahiah. Dalam konteks ini, Asad (1980)
menafsirkan bahwa kesucian Al-Quran bukan hanya pada bentuk fisiknya, tetapi pada
kandungan nilai-nilainya yang melahirkan peradaban berkeadilan. Maka, membaca Al-Qur’an
bukan sekadar aktivitas spiritual, tetapi proses pembentukan kesadaran sosial dan intelektual yang
berorientasi pada kebenaran.

Penelitian kontemporer memperlihatkan bahwa makna dzikri dalam Surah ‘Abasa
berhubungan erat dengan konsep literasi Qur’ani. Wati et al. (2023) menemukan bahwa
transformasi digital dalam pembelajaran Al-Qur’an membuka ruang baru bagi internalisasi nilai-
nilai wahyu secara luas dan dinamis. Namun, QS. ‘Abasa mengingatkan bahwa teknologi hanya
bernilai jika digunakan untuk memperluas akses terhadap kebenaran, bukan sekadar kemudahan
material. Dengan demikian, ayat 11-23 dapat dibaca sebagai paradigma kemajuan yang berakar
pada spiritualitas dan integritas moral, bukan pada akumulasi kekuasaan atau informasi.

Nabi Muhammad SAW sendiri meneladankan perubahan sikap setelah turunnya ayat ini.
Sejak saat itu, beliau memuliakan Abdullah bin Ummi Maktum dengan kedudukan istimewa—
menjadikannya muazin Madinah bersama Bilal, dan beberapa kali sebagai pemimpin kota ketika
Nabi keluar untuk berperang. Perubahan sikap ini merupakan bukti konkret dari makna dzikra:
wahyu yang menumbuhkan kesadaran reflektif dan memperbaiki perilaku. Dalam pandangan al-
Razi (2000, p.142), perubahan Nabi tersebut menunjukkan kesempurnaan adab kenabian yang
selalu terbuka terhadap bimbingan ilahi. Dengan kata lain, kemajuan spiritual selalu dimulai dari
kesediaan untuk dikoreksi oleh kebenaran.

QS. ‘Abasa juga mengandung kritik terhadap paradigma kemajuan yang hanya
berorientasi duniawi. Ketika manusia mengabaikan wahyu dan menuhankan rasionalitas semata,
ia berpotensi jatuh dalam kesombongan intelektual. Ayat 17-19 menegaskan, “Binasalah manusia;
alangkal amat sangat kekafirannya! Dari apakah Allah menciptakannya? Dari setetes mani, Allah

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 17 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

menciptakannya laln menentukannya”. Kritik ini tidak menolak kemajuan sains, tetapi menegaskan
perlunya fondasi spiritual dalam kemajuan intelektual. Menurut Syed Naquib al-Attas (1993,
p.15), kesalahan modernitas terletak pada “disenchantment of knowledge”—terputusnya ilmu
dari sumber etik dan transendensi.

Selain itu, ayat 20—23 menggambarkan proses belajar manusia yang bertahap: “Kemudian
Dia memudabkan jalannya, kemudian Dia mematikannya dan memasukkannya ke dalam kubur, kemndian
bila Dia menghendaki, Dia membangkitkannya kembali.” Urutan ini mengajarkan bahwa setiap
kemajuan duniawi harus disertai kesadaran akan batas eksistensial manusia. Quraish Shihab
(2007, p.418) menafsirkan ayat ini sebagai pendidikan moral agar manusia tidak terjebak pada
arogansi intelektual. Kemajuan yang tidak diiringi kerendahan hati pada Pencipta hanya akan
melahirkan kehancuran spiritual.

Dengan demikian, QS. ‘Abasa 11-23 menampilkan Al-Qur’an sebagai pedoman
kemajuan integral: spiritual, intelektual, dan moral. Ia bukan kitab sejarah atau sains semata,
tetapi panduan pembentukan kesadaran dan peradaban. Ayat-ayat ini mengajarkan bahwa
peradaban Islam tumbuh bukan dari kekuatan politik, melainkan dari kekuatan ilmu yang
beradab. Dalam konteks kontemporer, pesan ini menuntut rekonstruksi paradigma kemajuan
yang berbasis wahyu: mengintegrasikan dzikir (penghayatan spiritual) dan fikir (aktivitas
intelektual) sebagai pilar kemanusiaan yang berkeadilan dan berkelanjutan.

Etika Ekologis dan Ketahanan Pangan (QS. ‘Abasa 24-32)

Ayat 24-32 Surah ‘Abasa beralih dari tema kemanusiaan menuju refleksi kosmik. Allah
berfirman, “Maka hendaklah manusia memperhatikan makanannya. Sesunggubnya Kami benar-benar telah
mencurahkan air (dari langit) dengan melimpab, kemudian Kami belah bumi dengan sebaik-baiknya, lalu Kami
tumbubkan biji-bijian, anggur, sayur-sayuran, aitun, kurma, kebun-kebun yang lebat, buah-buahan, dan
rumput untuk kesenanganmu dan hewan-hewan ternakmu.” (QS. ‘Abasa [80]: 24-32). Rangkaian ayat ini
mengajak manusia merenungkan rantai kehidupan yang kompleks sebagai tanda kekuasaan Allah.
Al-Maraghi (1946, p.208) menafsirkan ayat ini sebagai bentuk pendidikan ekologis yang
menghubungkan rezeki, alam, dan tanggung jawab moral manusia.

Perintah “fa/ yanzur” (“hendaklah memperhatikan”) bukan hanya seruan visual, melainkan
perintah epistemologis untuk memahami dan menghargai sistem kehidupan. Dalam tafsir al-Razi
(2000, p.144), ayat ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an mengundang manusia untuk berpikir
ilmiah, menelusuri hukum-hukum alam sebagai bukti keagungan Pencipta. Namun, berpikir
ilmiah dalam kerangka Qur’ani tidak boleh terlepas dari kesadaran etis; pengetahuan harus
mengantar pada rasa syukur dan tanggung jawab, bukan eksploitasi. Di sinilah terletak
keunggulan epistemologi Islam: integrasi antara observasi rasional dan kesadaran spiritual.

Ayat-ayat ini juga menampilkan prinsip keseimbangan ckologis. Allah menurunkan air,
membelah bumi, menumbuhkan tanaman, lalu menyediakan hasilnya untuk manusia dan hewan.
Struktur narasi ini membangun kesadaran bahwa ekosistem bukanlah milik satu spesies, tetapi
jaringan kehidupan yang saling menopang. Quraish Shihab (2007, p.420) menegaskan bahwa
penyebutan tumbuhan dan hewan secara bersamaan menunjukkan bahwa manusia harus
menempatkan dirinya sebagai bagian dari sistem, bukan penguasa atasnya. Dalam konteks
modern, pesan ini menjadi kritik tajam terhadap eksploitasi alam dan sistem pangan global yang
tidak adil.

Selain bernuansa spiritual, ayat-ayat ini juga memiliki dimensi sosial-ekonomi. Makanan
dalam QS. ‘Abasa bukan sekadar kebutuhan biologis, tetapi simbol distribusi keadilan. Allah
menyediakan rezeki secara universal, tetapi ketimpangan muncul karena manusia gagal
mengelolanya dengan amanah. Ghazali (2012, p.211) menegaskan bahwa ayat-ayat ini dapat
dijadikan dasar etik bagi kebijakan ketahanan pangan, yakni pengelolaan sumber daya alam secara
berdaulat dan berkelanjutan. Perspektif ini sejalan dengan prinsip hifz al-bi'ah (pelestatian

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 18 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

lingkungan) dalam waqdasid al-syari‘ah, yang menuntut manusia menjaga kelestarian bumi sebagai
amanabh ilahi.

QS. ‘Abasa juga mengandung dimensi ilmiah yang relevan dengan sains lingkungan
modern. Proses hujan, fotosintesis, dan siklus tumbuhan yang digambarkan dalam ayat-ayat ini
merupakan tanda keteraturan alam yang mencerminkan desain Tuhan. Wati et al. (2023) mencatat
bahwa ayat-ayat semacam ini mengandung potensi epistemik bagi pengembangan ilmu
lingkungan berbasis nilai-nilai Qur’ani. Dengan demikian, Al-Qur’an tidak hanya menuntun
manusia menuju kesalehan spiritual, tetapi juga mendorong penguasaan ilmu pengetahuan yang
bertanggung jawab terhadap alam.

Lebih dalam lagi, ayat ini mengajarkan etika konsumsi. Seruan untuk memperhatikan
makanan mengandung makna moral agar manusia tidak berlebihan dan tidak lupa sumber asal
rezeki. Al-Sya‘rawi (2002, h. 316) menjelaskan bahwa makanan yang halal dan baik bukan hanya
terkait bahan, tetapi juga proses perolehannya. Maka, keberkahan rezeki sangat bergantung pada
etika produksi dan distribusi. Dalam konteks ekonomi modern, nilai ini menginspirasi konsep
food ethics dan halal sustainability—yakni sistem pangan yang berkeadilan dan selaras dengan nilai
spiritual.

Dengan demikian, QS. ‘Abasa 24-32 memperluas cakrawala moral Islam dari ranah sosial
menuju ekologis. Ia mengajarkan bahwa spiritualitas sejati tidak dapat dipisahkan dari kepedulian
terthadap bumi dan rezeki yang dikandungnya. Surah ini menegaskan bahwa makan, bercocok
tanam, dan mengelola alam adalah bagian dari ibadah, selama dilakukan dengan kesadaran tauhid.
Dalam konteks Indonesia yang kaya sumber daya alam, pesan ini menjadi landasan untuk
menumbuhkan budaya ckologis yang berkeadilan dan berkelanjutan, yakni peradaban yang
berakar pada nilai dzikir-fikir. mengingat Allah melalui tindakan menjaga ciptaan-Nya.

Kesadaran Eskatologis dan Tanggung Jawab Moral Manusia (QS. ‘Abasa 33-42)

Bagian penutup Surah ‘Abasa menghadirkan gambaran dramatis tentang peristiwa akhirat,
di mana manusia dihadapkan pada dua kutub nasib yang kontras: wajah-wajah yang berseri
karena iman dan wajah-wajah yang suram karena kekufuran. Allah berfirman, “Pada hari ketika
datang suara yang memekakkan telinga, pada hari itu manusia lari dari sandaranya, dari ibu dan bapaknya,
dari istri dan anak-anaknya. Setiap orang pada hari itu mempunyai urusan yang cukup menyibukkannya”
(QS. “Abasa [80]: 33—37). Gambaran ini menegaskan disintegrasi seluruh hubungan duniawi di
hadapan kebenaran absolut hari kiamat. Menurut al-Maraghi (1946, p.211), ayat ini melukiskan
ketakberdayaan total manusia di hadapan keadilan ilahi, sebuah momen ketika semua kepalsuan,
kekuasaan, dan kemuliaan dunia runtuh tak bersisa.

Kesadaran eskatologis seperti ini memiliki fungsi moral yang mendalam. Ia tidak sekadar
memberi informasi tentang masa depan metafisik, tetapi membangun kesadaran tanggung jawab
di dunia. Muhammad Asad (1980, p.943) menjelaskan bahwa seluruh narasi tentang hari kiamat
dalam al-Qur’an berfungsi untuk menanamkan kesadaran etis: bahwa setiap tindakan, sekecil apa
pun, memiliki konsekuensi moral yang pasti. Dalam konteks Surah ‘Abasa, perbedaan wajah yang
bercahaya dan wajah yang muram bukan hanya simbol imbalan akhirat, tetapi juga cerminan
keadaan batin manusia di dunia. Wajah bercahaya adalah refleksi dari jiwa yang hidup dengan
kebenaran, sedangkan wajah gelap adalah cerminan jiwa yang tertutup oleh kesombongan dan
kelalaian.

Makna eskatologis QS. ‘Abasa 33—42 juga menegaskan urgensi muragabah, yakni kesadaran
terus-menerus akan pengawasan Allah. Dalam tafsir al-Razi (2000, p.148), kesadaran akan hari
akhir adalah instrumen pengendali moral yang paling efektif, karena ia menumbuhkan motivasi
intrinsik untuk berbuat baik tanpa perlu pengawasan eksternal. Manusia yang hidup dengan
orientasi eskatologis tidak membutuhkan ancaman hukum untuk berlaku jujur atau adil; cukup
dengan keyakinan bahwa setiap amal akan diperhitungkan. Di sinilah ajaran al-Quf’an
menanamkan moralitas bukan melalui ketakutan, melainkan kesadaran spiritual yang rasional.

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 19 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

Lebih jauh, pesan eskatologis Surah ‘“Abasa juga mengandung makna sosial-politik.
Gambaran wajah beriman yang bersinar dan wajah kafir yang suram menandai dikotomi antara
mereka yang menegakkan keadilan dan mereka yang menindas. Quraish Shihab (2007, p.432)
menjelaskan bahwa dalam perspektif sosial, cahaya keimanan bukan hanya simbol religius, tetapi
juga metafora bagi etika publik: integritas, kejujuran, dan keadilan sosial. Maka, kesadaran
eskatologis sejatinya adalah kesadaran politik yang menolak segala bentuk penindasan. Dalam
konteks masyarakat modern, pesan ini menegaskan bahwa pembangunan bangsa tidak akan
bermakna tanpa fondasi spiritual yang kuat dan komitmen moral yang konsisten.

Pada tataran filosofis, kesadaran akan hari akhir merupakan bentuk puncak dari rasionalitas
spiritual manusia. Ali Syariati (1986, p.274) menyebut bahwa iman kepada hari akhir bukanlah
bentuk eskapisme, tetapi “logika tanggung jawab”, sebuah kesadaran yang membuat manusia
memandang hidup sebagai amanah, bukan kepemilikan mutlak. Dalam pandangan ini, eskatologi
bukan sekadar dogma keagamaan, melainkan sistem nilai yang menggerakkan manusia untuk
hidup etis, produktif, dan empatik. Ia menjadi fondasi bagi peradaban yang berorientasi pada
keseimbangan antara kemajuan material dan kebeningan moral.

Dalam konteks kebangsaan, pesan eskatologis QS. ‘Abasa dapat dikontekstualisasikan
sebagai kesadaran kolektif untuk membangun masa depan bangsa yang berkeadilan dan beradab.
Wajah-wajah berseri dalam ayat tersebut dapat dimaknai sebagai simbol masyarakat yang
menegakkan kejujuran dan tanggung jawab publik, sementara wajah yang suram melambangkan
sistem yang korup dan kehilangan nilai kemanusiaan. Dalam visi Indonesia Emas 2045,
kesadaran eskatologis dapat menjadi fondasi etis yang memastikan bahwa pembangunan tidak
berhenti pada pencapaian ekonomi, tetapi juga mengakar pada nilai spiritual dan moral (Sutrisno,
2022). Dengan demikian, ajaran Surah ‘Abasa menawarkan paradigma pembangunan berbasis
kesadaran akhirat, di mana kesejahteraan material harus diiringi oleh keadilan sosial dan kesucian
moral.

Relevansi pesan ini semakin kuat ketika dikaitkan dengan fenomena krisis moral global:
degradasi etika publik, ketimpangan sosial, dan hilangnya empati kemanusiaan. Surah ‘Abasa
mengingatkan bahwa keberhasilan sejati bukan terletak pada capaian duniawi, tetapi pada
kesiapan menghadapi pertanggungjawaban di hadapan Allah. Dalam konteks pendidikan,
kesadaran eskatologis dapat menjadi basis kurikulum moral yang menumbuhkan integritas sejak
dini. Sebagaimana ditegaskan oleh Rahman (1982, p.153), pendidikan Islam sejati adalah proses
menanamkan orientasi akhirat dalam perilaku duniawi, bukan memisahkan keduanya.

Dengan demikian, penutup QS. ‘Abasa tidak hanya menghadirkan gambaran kiamat
sebagal peristiwa metafisik, tetapi juga sebagai refleksi kehidupan moral manusia. Ia menegaskan
hubungan langsung antara iman, akhlak, dan tanggung jawab sosial. Kesadaran eskatologis yang
ditanamkan ayat-ayat ini menjadi kunci pembentukan manusia Qur’ani, yakni manusia yang
berpikir dengan akal, berzikir dengan hati, dan bertindak dengan kesadaran ilahiah. Dalam
kerangka ini, Surah ‘Abasa bukan sekadar teguran bagi Nabi, tetapi juga panggilan universal bagi
umat manusia untuk menata kembali orientasi hidupnya: dari egosentris menuju tanggung jawab
kosmis, dari dunia menuju akhirat, dari pikir menuju dzzkir.

SIMPULAN

QS. ‘Abasa [80] menghadirkan dimensi ajaran yang komprehensif dan relevan lintas zaman.
Surah ini bukan sekadar teguran terhadap Nabi Muhammad SAW, tetapi juga merupakan
pendidikan moral yang mengajarkan pentingnya sensitivitas sosial, penghormatan terhadap
pencari kebenaran, dan larangan diskriminasi dalam dakwah maupun kehidupan sosial. Melalui
kisah Abdullah bin Ummi Maktum, Al-Qur’an menanamkan nilai inklusivitas dan penghargaan
terthadap keberagaman kemampuan manusia. Selanjutnya, ayat-ayat pertengahan surah
menegaskan posisi Al-Qur’an sebagai pedoman kemajuan umat dengan daya transformasi
spiritual dan intelektual yang berkelanjutan. Sementara itu, bagian tentang proses tumbuhnya

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 20 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

tanaman dan hasil bumi mengandung pesan etika ekologis dan prinsip ketahanan pangan yang

berpijak pada tanggung jawab manusia dalam menjaga keberlanjutan alam. Akhir surah

menuntun pada kesadaran eskatologis bahwa seluruh amal manusia akan dipertanggungjawabkan,
dan keberhasilan sejati hanya milik mereka yang beriman serta beramal saleh. Secara menyeluruh,

QS. ‘Abasa menampilkan paradigma Qur’ani yang memadukan moralitas, keadilan sosial,

kemajuan ilmu, dan tanggung jawab ekologis dalam satu kesatuan nilai yang aplikatif bagi

pembentukan peradaban modern yang berkeadaban.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, I. (2008). Kemiskinan: Tantangan struktural dan peluang kultural. Jurnal Ketahanan
Nasional, 1, 1-17.

Aisyah, N. N., & Fitriatin, N. (2025). Krisis moral dan etika di kalangan generasi muda Indonesia
dalam perspektif profesi guru. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Indonesia (JPPI), 5(1), 329—
337. https://doi.org/10.53299 /jppi.v5i1.908

Al-Jawi, M. b. U. N. (2019). Mardabu Labid li Kashf Ma‘na al-Qur'an al-Majid (Juz 2, Cet. IX). Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah.

Al-Mahalli, J. (1993). Tafsir al-Jalalain (Juz IV). Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Maraghi, M. (1940). Tafsir al-Maraghi (Juz 30). Mesir: Maktabah al-Babiy al-Halabiy.

Al-Suyuti, J. (1974). Al ltgan fi Uliim al-Qur'an. Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Ammah i al-
Kitab.

Faturochman. (1999). Keadilan sosial: Suatu tinjauan psikologi. Buletin Psikologi, 7(1), 13-27.

Ghazali, A. M. (2012). Bumi manusia dalam Al-Qur’an. Jurnal Ulumnl Qur'an: Jurnal Kebudayaan
dan Peradaban, 1(1), 69—69.

Hidayat, R. (2024). Harmonisasi pengetahuan: Menelusuri interaksi Islam dan filsafat dalam
pengembangan ilmu pengetahuan. EI-FIKR: Jurnal Agidah dan Filsafat Islam, 5(1), 37-53.
https://doi.org/10.19109/ el-fikr.v5i1.21680

Huda, A. N. (2018). Studi disabilitas dan masyarakat inklusif: Dari teori ke praktik (studi kasus
progresivitas kebijakan dan implementasinya di Indonesia). Jurmal Kajian Isiam
Interdisipliner, 3(2), 245-266. http:/ /ejournal.uin-suka.ac.id/pasca/jkii/article/view/1207

Ibnu ‘Asyur. (1984). A#Tabrir wa at-Tanwir. Tunis: Dar at-Tunisia.

Ibnu Katsir, al-Hafiz. (2017). Tafsir al-Qur'an al-‘Azhin (Jilid IV). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyah.

Idris, M. (2025). Quraish Shihab’s tafsir of QS. ’Abasa (80): 1-10: Rethinking disability in
contemporary context. Jurnal Keislaman, 8(2), 84—98.

Kencana, A. K., Wati, S., Syahid, A., & Dakir. (2025). Kepemimpinan dalam krisis: Menilik
kesesuaian nilai Islam dengan praktik kekuasaan di Indonesia. Ummul Qura: Jurnal Institut
Pesantren Sunan Drajat (INSUD) Lamongan, 9(1), 1-9.

Razi, F. (2000). Tafsir al-Kabir: Mafatib al-Ghazb (Jilid 31). Beirut: Dar Thya’ al-Turats al-‘Arabiy.

Saced, A. (20106). ALQur'an abad 21: Tafsir kontekstnal (E. Nurtawab, Trans.). Bandung: Mizan
Pustaka.

Shihab, M. Q. (2007). Tafsir al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Quran (Nol. 15, Cet. IX).
Jakarta: Lentera Hati.

SmartID. (2025, August 25). Wajib diketahui, inilah 4 pilar menuju visi Indonesia Emas 2045.
https://smartid.co.id/id/ wajib-diketahui-inilah-4-pilar-menuju-visi-indonesia-emas-
2045/

Susanto, A. (2025). Pembangunan berorientasi manusia: Suatu analisis terhadap kecenderungan
dalam  pembangunan nasional.  Jumal  Ilmiah  M-Progress,  15(1),  140-153.
https://doi.org/10.35968 /m-pu.v15i1.1400

Sutrisno, A. D. (2022). Kebijakan sistem ketahanan pangan daerah. Kebijakan: Jurnal Iinm
Administrasi, 13(1), 28-42. https://doi.org/10.23969 /kebijakan.v13i1.4862

Ustadz Adi Hidayat. (2025, August 22). Kisah Abdullah bin Abi Ummi Maktum [Video].
YouTube. https:/ /youtu.be/yGYAt7e5hIM

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974


https://doi.org/10.53299/jppi.v5i1.908
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v5i1.21680
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pasca/jkii/article/view/1207
https://smartid.co.id/id/wajib-diketahui-inilah-4-pilar-menuju-visi-indonesia-emas-2045/
https://smartid.co.id/id/wajib-diketahui-inilah-4-pilar-menuju-visi-indonesia-emas-2045/
https://doi.org/10.35968/m-pu.v15i1.1400
https://doi.org/10.23969/kebijakan.v13i1.4862
https://youtu.be/yGYAt7e5hlM

MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah Page 21 of 21
Vol.10 NO0.2 2025

Wahab, G. A., Ernawati, & Mahmuddin, H. (2023). Pengaruh kekerasan komunikasi verbal
(verbal abuse) terhadap pembentukan karakter anak usia 3—6 tahun: Literatur review.
JIMPK: Jurnal miah Mabasiswa & Penelitian Mabasiswa, 3(3), 45—53.

Wati, W., Alfiah, A., & Sofian, S. (2023). Kemukjizatan Al-Qur’an dalam pembuktian sains
modetn. Journal on Edncation, 6(1), 2303-2310. https://doi.org/10.31004/joe.v6i1.623

Wibowo Suliantoro, B., & Runggandini, C. W. M. (2018). Konsep keadilan sosial dalam
kebhinekaan. Jurnmal Respons PPE-UNIKA Atma Jaya, 23(1), 39-58.

Zakka, U. (2018). Interpretasi kontekstual Al-Qur’an perspektif Abdullah Saeed. Jurnal Iinm
Keislaman, 1(1), 1-23. http:/ /ejurnal.stiuda.ac.id/index.php/althiqah/article/view/1

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21 https:/ejurnal.iiq.ac.id/ /index.php/misykat
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974


https://doi.org/10.31004/joe.v6i1.623
http://ejurnal.stiuda.ac.id/index.php/althiqah/article/view/1

