
MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 11 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

PESAN QUR’ANI DARI QS. ABASA UNTUK INDONESIA  
(STUDI KONTEKSTUAL TAFSIR) 

 
Moh. Rifqi Wahyudi1*, Lalu Muhammad Zainul Ihsan2 

 
1*Universitas Islam Negeri Mataram, NTB; E-mail: 230407008.mhs@uinmataram.ac.id 
 2Universitas Islam Negeri Mataram, NTB; E-mail: 230407004.mhs@uinmataram.ac.id 

 
*Correspondence 

Received: 2025-10-15; Accepted: 2025-12-27; Reviwed: 2025-12-29; Published: 2025-12-31 

 
Abstract--This study is motivated by the urgency of  realizing the vision of  Golden Indonesia 2045, which is 
challenged by structural inequality, a moral crisis among the younger generation, and the weak implementation of  
inclusive policies. These complexities reveal a gap between the ideals of  national development and social realities, 
thus requiring ethical and epistemological references from the Qur‟an. The purpose of  this research is to examine 
QS. „Abasa through a contextual interpretation approach in order to formulate a paradigm of  just and inclusive 
development. The study employs a qualitative library research method, using QS. „Abasa as the primary source, 
classical and contemporary tafsir works, as well as modern scholarly literature as secondary sources. The findings 
indicate that QS. „Abasa contains universal messages of  moral-intellectual education, social inclusion, justice, 
ecological ethics, and eschatological awareness, which remain relevant across time. The discussion highlights the 
connection of  these Qur‟anic values with issues of  human development, food security, and national vision. The 
novelty of  this study lies in positioning QS. „Abasa as a conceptual framework for national development toward 
Golden Indonesia 2045, with significant implications for strengthening contextual Qur‟anic exegesis responsive to 
contemporary socio-political challenges. 
 
Keywords: Golden Indonesia 2045; QS. „Abasa; Tafsir contextual. 
 
Abstrak--Penelitian ini dilatarbelakangi oleh urgensi mewujudkan visi Indonesia Emas 2045 yang 
dihadapkan pada problematika ketimpangan pembangunan, krisis moral generasi muda, serta 
lemahnya implementasi kebijakan inklusif. Kompleksitas tersebut menunjukkan adanya 
kesenjangan antara idealisme pembangunan nasional dan realitas sosial, sehingga diperlukan 
rujukan etis dan epistemologis dari Al-Qur‘an. Penelitian ini bertujuan mengkaji QS. ‗Abasa 
melalui pendekatan tafsir kontekstual guna merumuskan paradigma pembangunan yang 
berkeadilan dan inklusif. Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis 
studi kepustakaan dengan sumber primer teks QS. ‗Abasa dan kitab tafsir klasik maupun 
kontemporer, serta sumber sekunder berupa literatur ilmiah modern. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa QS. ‗Abasa mengandung pesan universal berupa pendidikan moral-
intelektual, inklusi sosial, keadilan, etika ekologis, dan kesadaran eskatologis yang relevan lintas 
zaman. Pembahasan menegaskan relevansi nilai-nilai Qur‘ani tersebut dengan isu pembangunan 
manusia, ketahanan pangan, hingga visi kebangsaan. Kebaruan penelitian ini terletak pada 
penempatan QS. ‗Abasa sebagai peta konseptual pembangunan bangsa menuju Indonesia Emas 
2045, dengan implikasi penting bagi penguatan tafsir kontekstual yang responsif terhadap isu 
sosial-politik kontemporer.  
 
Kata kunci: Indonesia Emas 2045; QS. ‗Abasa; Tafsir kontekstual 
 
PENDAHULUAN 

Gagasan Indonesia Emas 2045 merepresentasikan spirit kolektif  bangsa dalam meneguhkan 
cita-cita dan tanggung jawab untuk mempertahankan serta mengisi kemerdekaan. Visi tersebut 
diwujudkan melalui empat pilar strategis, yakni pembangunan manusia dan penguasaan ilmu 

mailto:230407008.mhs@uinmataram.ac.id1
mailto:230407004.mhs@uinmataram.ac.id2


MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 12 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

pengetahuan dan teknologi, pembangunan ekonomi berkelanjutan, pemerataan pembangunan, 
serta pemantapan ketahanan nasional dan tata kelola pemerintahan (SmartID, 2025). Pada usia 
ke-80 tahun kemerdekaan, slogan “Bersatu Berdaulat, Rakyat Sejahtera, Indonesia Maju” menjadi 
refleksi atas harapan besar sekaligus penegasan arah pembangunan nasional yang berlandaskan 
semangat persatuan untuk mewujudkan keadilan, kemakmuran, dan daya saing global.  

Namun demikian, sejumlah riset mutakhir menegaskan bahwa Indonesia menghadapi 
berbagai permasalahan krusial dalam mewujudkan visi tersebut. Tantangan utama meliputi 
ketimpangan pembangunan antara wilayah pusat dan daerah pinggiran (Abdullah, 2008), stagnasi 
distribusi hasil pembangunan manusia (Susanto, 2025), serta kesulitan koordinasi antar pemangku 
kepentingan dalam pencapaian SDGs (Michaela et al., 2025). Di sisi lain, krisis moral yang 
melanda generasi muda (Aisyah & Fitriatin, 2025) serta fragmentasi kepemimpinan yang 
mengabaikan nilai-nilai keadilan dan tanggung jawab (Kencana et al., 2025) semakin menegaskan 
kebutuhan akan interpretasi Al-Qur‘an yang kontekstual dan relevan. Regulasi penyandang 
disabilitas, meskipun tersedia, belum sepenuhnya efektif  dalam implementasi (Huda, 2018). 

Identifikasi penyebab masalah dapat ditarik dari ketidakmampuan sistem pembangunan 
nasional untuk merangkul semua elemen masyarakat, terutama kelompok rentan dan marjinal. 
Kompleksitas masalah sosial, moral, dan kebijakan memperlihatkan adanya kesenjangan antara 
cita-cita pembangunan dan realitas di lapangan. Oleh karena itu, perlu adanya pembatasan fokus 
penelitian yang diarahkan pada eksplorasi nilai-nilai Qur‘ani, khususnya QS. ‗Abasa [80], sebagai 
landasan etis dan epistemologis untuk pembangunan inklusif  dan berkeadilan. 

Kajian terdahulu telah membahas QS. ‗Abasa dari perspektif  inklusi sosial, seperti 
disabilitas (Anshori, 2022), pendidikan inklusif  (Dewi et al., 2023), serta reinterpretasi 
kontemporer oleh Quraish Shihab (Idris, 2025). Akan tetapi, sebagian besar penelitian masih 
menekankan aspek dakwah dan spiritualitas personal, sehingga relevansi surah ini dengan narasi 
kebangsaan dan strategi pembangunan belum banyak dieksplorasi. Perbedaan inilah yang menjadi 
dasar kebaruan penelitian ini, yaitu menempatkan QS. ‗Abasa sebagai rujukan konseptual untuk 
pembangunan bangsa menuju Indonesia Emas 2045. 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji QS. ‗Abasa melalui pendekatan 
kontekstual guna merumuskan paradigma pembangunan yang berkeadilan dan inklusif. 
Harapannya, penelitian ini dapat memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan kajian 
tafsir Al-Qur‘an sekaligus manfaat praktis dalam memperkuat arah pembangunan nasional yang 
menyeimbangkan dimensi material dan spiritual. 

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 
(library research). Fokus utama penelitian kepustakaan adalah mengumpulkan, mengidentifikasi, 
dan menganalisis data dari berbagai sumber yang telah tersedia, baik berupa literatur klasik 
maupun kontemporer, untuk mendapatkan pemahaman mendalam mengenai objek kajian. 
Dalam konteks ini, sumber primer penelitian adalah teks QS. ‗Abasa [80], sedangkan sumber 
sekunder meliputi kitab-kitab tafsir klasik seperti Tafsir al-Jalalain (al-Mahalli, 1993), Tafsir al-
Maraghi (al-Maraghi, 1946), Tafsir al-Kabir (Razi, 2000), dan Tafsir Ibnu Katsir (Ibnu Katsir, 2017), 
serta tafsir kontemporer seperti Tafsir al-Misbah karya Quraish Shihab (2007). Selain itu, 
digunakan pula literatur modern berupa artikel jurnal, buku akademik, serta laporan riset yang 
relevan dengan isu inklusi sosial, keadilan, pendidikan, dan pembangunan manusia. 

Secara metodologis, penelitian ini berangkat dari kerangka teori tafsir kontekstual yang 
dikembangkan oleh Abdullah Saeed (2016, p.33–35), yang menekankan pentingnya memahami 
Al-Qur‘an dengan mempertimbangkan konteks sosial, budaya, politik, dan lingkungan 
masyarakat. Pendekatan ini berakar pada prinsip klasik al-„Ibrah bi „Umum al-Lafzi la bi Khusus al-
Sabab, yaitu memaknai teks Al-Qur‘an berdasarkan keumuman lafaz, bukan hanya terbatas pada 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 13 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

sebab turunnya ayat (Al-Suyuti, 1974, p.23). Prinsip ini membuka ruang bagi Al-Qur‘an untuk 
senantiasa relevan dan adaptif dalam merespons tantangan zaman. 

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahap. Pertama, inventarisasi literatur, 
yaitu mengumpulkan seluruh sumber primer dan sekunder yang relevan dengan topik penelitian. 
Kedua, klasifikasi dan kategorisasi sumber, dengan membedakan data berdasarkan jenisnya, 
misalnya sumber klasik, kontemporer, atau hasil penelitian modern. Ketiga, analisis isi (content 
analysis), yaitu membaca secara kritis dan mendalam kandungan tafsir QS. ‗Abasa, lalu 
menghubungkannya dengan problematika sosial-kebangsaan yang dihadapi Indonesia saat ini. 
Analisis ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu menggambarkan data sebagaimana adanya, kemudian 
menafsirkan makna yang terkandung untuk menemukan relevansi nilai-nilai Qur‘ani dengan 
konteks kekinian (Zakka, 2018). 

Pendekatan tafsir kontekstual dipilih karena tafsir klasik cenderung tekstual dan normatif, 
sehingga sering kali kurang menjawab kompleksitas masyarakat modern (Ibnu ‗Asyur, 1984). 
Dengan mempertimbangkan dimensi historis dan sosial-budaya, diharapkan penafsiran QS. 
‗Abasa tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga solutif dan aplikatif. Misalnya, ayat-ayat yang 
menegur sikap diskriminatif Nabi Muhammad SAW terhadap sahabat tunanetra, Abdullah bin 
Ummi Maktum, dapat ditarik menjadi prinsip inklusi sosial yang relevan dalam kebijakan 
pembangunan berkeadilan di Indonesia (Ustadz Adi Hidayat, 2025). 

Selain itu, metode ini juga mempertimbangkan perspektif interdisipliner. Dalam 
penelitian ini, tafsir Al-Qur‘an dikaitkan dengan kajian ilmu sosial, filsafat, dan psikologi moral. 
Misalnya, konsep keadilan sosial yang diangkat dalam QS. ‗Abasa dianalisis melalui pendekatan 
psikologi sosial (Faturochman, 1999) serta filsafat etika dalam pengembangan ilmu pengetahuan 
(Hidayat, 2024). Integrasi interdisipliner ini bertujuan untuk memperkaya interpretasi Al-Qur‘an 
sekaligus menghadirkan relevansi yang lebih luas terhadap isu-isu pembangunan manusia, 
moralitas bangsa, dan tantangan global. 

Secara keseluruhan, metode penelitian ini bertujuan untuk menggali nilai-nilai etis, moral, 
dan spiritual dari QS. ‗Abasa serta mengaitkannya dengan visi Indonesia Emas 2045. Dengan 
kerangka metodologis tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan kontribusi 
akademik dalam pengembangan tafsir kontekstual, sekaligus manfaat praktis dalam merumuskan 
paradigma pembangunan yang inklusif, adil, dan berbasis nilai-nilai Qur‘ani. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Deskripsi Umum dan Asbab al-Nuzul QS. ‘Abasa [80] 

QS. „Abasa merupakan salah satu surah Makkiyah yang terdiri atas empat puluh dua ayat 
dan mengandung pesan yang sangat kuat tentang nilai kemanusiaan dan tanggung jawab moral 
seorang da‗i. Tema utamanya mencakup penguatan akidah, risalah kenabian, serta penegasan 
tanda-tanda kekuasaan Allah dalam penciptaan manusia dan fenomena alam. Karakter retorika 
surah ini menampilkan gaya penegasan yang lembut namun tegas, sebagaimana lazim dalam 
surah-surah Makkiyah yang bertujuan membangun fondasi keimanan dan kesadaran spiritual 
(Ibnu Katsir, 2017, p.320). Surah ini juga merekam secara historis sebuah peristiwa penting yang 
menjadi pelajaran etis bagi Nabi Muhammad SAW dan umatnya, yaitu teguran halus dari Allah 
terhadap sikap Nabi dalam sebuah interaksi sosial yang sarat makna moral. 

Asbab al-nuzul surah ini terekam secara konsisten dalam riwayat tafsir klasik, baik oleh al-
Tabari, al-Qurthubi, maupun Ibnu Katsir, yang menjelaskan bahwa surah ini turun ketika Nabi 
SAW sedang berdialog dengan para pembesar Quraisy, seperti ‗Utbah bin Rabi‗ah, Abu Jahal, dan 
Abbas bin Abdul Muthalib dalam rangka menyampaikan dakwah Islam. Di tengah percakapan 
itu datang Abdullah bin Ummi Maktum, seorang sahabat tunanetra yang dengan rendah hati 
meminta bimbingan keagamaan. Nabi kemudian menampakkan raut wajah tidak berkenan karena 
ingin memfokuskan diri pada peluang strategis dakwah kepada para pemuka Quraisy. Maka 
turunlah wahyu: „Abasa wa tawalla an jā‟ahul a„mā (―Dia bermuka masam dan berpaling ketika 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 14 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

datang kepadanya orang buta‖) sebagai teguran langsung terhadap Nabi agar lebih 
memperhatikan orang yang sungguh-sungguh mencari kebenaran (al-Jawi, 2019, p.112). 

Peristiwa ini tidak dimaksudkan untuk merendahkan Nabi SAW, melainkan menunjukkan 
bagaimana Allah mendidik Rasul-Nya dengan penuh kasih agar akhlaknya menjadi cerminan 
sempurna bagi umat manusia. Teguran dalam QS. „Abasa menjadi bentuk pendidikan ilahi (ta‟dīb 
ilāhī) yang menanamkan prinsip kesetaraan manusia dalam menerima kebenaran, tanpa 
memandang status sosial, kekayaan, atau kondisi fisik (al-Maraghi, 1946, p.520). Dalam konteks 
ini, Al-Qur‘an berperan sebagai instrumen pedagogis yang membentuk kepekaan sosial Nabi agar 
senantiasa berpihak kepada mereka yang mencari petunjuk dengan hati yang ikhlas. 

Dari perspektif  psikologi kenabian, peristiwa ini juga mengandung makna mendalam 
tentang pembentukan empati profetik. Seorang rasul yang diutus untuk seluruh umat harus 
memiliki kepekaan moral terhadap seluruh lapisan masyarakat. Teguran Allah tidak hanya 
diarahkan pada tindakan Nabi secara lahiriah, tetapi lebih kepada penguatan dimensi batin 
seorang pendidik agar mampu menempatkan prioritas dakwah secara adil dan proporsional. 
Dalam hal ini, „Abasa dapat dipahami sebagai wahyu yang menata ulang kesadaran etis Nabi agar 
menjadi teladan empatik yang universal (Razi, 2000, p.432). 

Lebih jauh, surah ini mengandung kritik teologis terhadap logika elitis dalam dakwah. Allah 
ingin menunjukkan bahwa keberhasilan dakwah tidak bergantung pada penerimaan kalangan 
berpengaruh, tetapi pada kemurnian niat dan penerimaan hati manusia yang sederhana. Abdullah 
bin Ummi Maktum, meskipun buta secara fisik, memiliki mata hati yang jernih; sedangkan para 
pembesar Quraisy yang memiliki penglihatan justru buta secara spiritual. Kontras ini menegaskan 
tema sentral QS. „Abasa, yaitu keutamaan iman yang bersih dibandingkan status sosial yang tinggi 
(Saeed, 2016, p.74). 

Dari aspek kebahasaan, penggunaan gaya retorika iltifāt, yakni perpindahan dari orang 
ketiga ke orang kedua, dalam surah ini menjadi penanda artistik yang memperkuat kesan teguran 
dan kasih sayang Allah. Struktur semantik ayat pertama hingga ketiga menggambarkan intensitas 
moral peristiwa tersebut dengan cara yang sangat halus namun mendalam. Allah tidak menyebut 
langsung nama Nabi, melainkan menggunakan bentuk kata ganti netral (―Dia bermuka masam‖) 
untuk menjaga kehormatan Rasul-Nya. Hal ini menunjukkan bahwa teguran dalam Al-Qur‘an 
sekalipun mengandung adab dan hikmah yang tinggi (Al-Zamakhsyari, 1987, p.227). 

Dalam konteks sosial kontemporer, pesan asbab al-nuzul QS. „Abasa menjadi sangat 
relevan untuk menata ulang paradigma keadilan sosial dan inklusivitas dalam dakwah maupun 
pendidikan. Sikap memprioritaskan kalangan tertentu dengan alasan status atau kekuasaan 
mencerminkan bentuk baru dari bias sosial yang dulu ditegur Allah terhadap Rasul-Nya. Oleh 
karena itu, surah ini menjadi cermin reflektif  bagi para pendidik, pemimpin, dan dai agar tidak 
terjebak dalam logika pragmatis yang mengabaikan nilai keikhlasan dan kesetaraan. Prinsip inilah 
yang kemudian menjadi dasar bagi pengembangan tafsir kontekstual, sebagaimana dikemukakan 
oleh Abdullah Saeed (2016, p.80), bahwa pemaknaan Al-Qur‘an harus selalu mempertimbangkan 
dimensi sosial, etika, dan kemanusiaan. 

Dengan demikian, QS. „Abasa bukan sekadar catatan sejarah tentang teguran ilahi terhadap 
Nabi, tetapi juga fondasi epistemologis bagi pembentukan paradigma dakwah humanistik. Surah 
ini menegaskan bahwa orientasi dakwah sejati bukan pada keberhasilan kuantitatif  atau 
penerimaan elite, melainkan pada keberpihakan terhadap kebenaran dan kemanusiaan. Ia menjadi 
manifestasi dari pendidikan profetik yang menuntun manusia untuk memadukan kecerdasan 
spiritual, sosial, dan moral dalam seluruh aspek kehidupan. 

 
Dimensi Moral-Intelektual dan Keadilan Sosial (QS. ‘Abasa 1–10) 

Ayat-ayat pertama QS. „Abasa mengandung pelajaran moral yang sangat mendalam tentang 
kepekaan sosial dan etika interaksi. Teguran Allah terhadap Nabi SAW bukanlah bentuk celaan, 
tetapi bimbingan ilahi untuk mengarahkan beliau agar memberikan prioritas kepada orang yang 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 15 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

benar-benar mencari kebenaran dengan hati ikhlas. Hal ini menunjukkan bahwa dakwah dalam 
Islam tidak diukur dari status sosial audiens, melainkan dari kesungguhan niat dan kesiapan hati 
untuk menerima petunjuk (Ibnu Katsir, 2017, p.321). Prinsip moral ini membentuk fondasi etik 
dalam hubungan antarmanusia, khususnya bagi para pendidik, pemimpin, dan da‗i yang dituntut 
untuk memiliki kepekaan terhadap keragaman kondisi sosial masyarakatnya. 

Abdullah bin Ummi Maktum, tokoh sentral dalam konteks ayat ini, menjadi simbol 
kemurnian niat dan keteguhan iman. Riwayat menunjukkan bahwa beliau bukan hanya seorang 
sahabat tunanetra, tetapi juga sosok yang sangat aktif  dalam perjuangan Islam. Ia diangkat 
sebagai muazin bersama Bilal bin Rabah, beberapa kali menjadi wali kota Madinah ketika Nabi 
sedang bepergian, dan bahkan menjadi pembawa panji dalam peperangan (al-Jawi, 2019, p.114). 
Fakta ini menunjukkan bahwa Islam menilai seseorang bukan berdasarkan keterbatasan fisiknya, 
melainkan berdasarkan kontribusi dan ketulusan hatinya. Dalam konteks ini, QS. „Abasa menolak 
segala bentuk diskriminasi sosial dan menegaskan nilai egalitarianisme dalam ajaran Islam. 

Dari sudut pandang pendidikan moral, ayat ini mengandung prinsip universal tentang 
penghormatan terhadap martabat manusia. Allah ingin mengajarkan bahwa setiap individu 
berhak mendapatkan perlakuan yang adil dan penghargaan yang setara, tanpa memandang latar 
belakang sosial, ekonomi, atau fisik. Hal ini sejalan dengan pemikiran Fakhruddin al-Razi (2000, 
p.433), yang menafsirkan ayat ini sebagai dorongan untuk membangun ―kesadaran etis terhadap 
martabat manusia‖ (karāmah insāniyyah) sebagai dasar moral masyarakat beriman. Kesadaran ini 
juga menjadi prinsip dasar pendidikan karakter Islam, di mana keutamaan seseorang tidak diukur 
dari atribut lahiriah, tetapi dari kebeningan akhlak dan komitmen spiritualnya. 

Dari sisi intelektual, QS. „Abasa mengajarkan pentingnya kemampuan berpikir empatik dan 
reflektif. Nabi SAW yang selama ini dikenal dengan kelembutan dan kebijaksanaannya pun 
diajarkan untuk semakin menyempurnakan kepekaan sosialnya. Teguran ini memperlihatkan 
bahwa pendidikan moral tidak pernah berhenti, bahkan bagi sosok yang paling sempurna 
akhlaknya. Dalam kerangka epistemologi Islam, hal ini menunjukkan bahwa wahyu berfungsi 
sebagai sumber tahdzīb an-nafs (penyucian diri) yang terus mengasah kesadaran moral manusia 
agar semakin halus dan bijaksana (Saeed, 2016, p.81). Dengan demikian, Al-Qur‘an tampil bukan 
sekadar sebagai kitab hukum atau doktrin dogmatis, tetapi sebagai teks yang membentuk karakter 
dan kesadaran etis yang progresif. 

Temuan kontemporer juga memperkuat makna moral ayat ini. Penelitian Wahab et al. 
(2023) menunjukkan bahwa komunikasi verbal yang positif  dan berempati memiliki pengaruh 
signifikan terhadap pembentukan karakter anak dan hubungan sosial yang sehat. Fenomena ini 
membuktikan bahwa prinsip Qur‘ani tentang husn al-khuluq (akhlak yang baik) memiliki dasar 
psikologis yang kuat. Etika komunikasi dalam Islam bukan hanya sopan santun lahiriah, tetapi 
cara membangun empati, menghormati perbedaan, dan menciptakan ruang bagi dialog yang 
setara. Maka, QS. „Abasa ayat 1–10 dapat dipandang sebagai fondasi teologis bagi pembentukan 
kecerdasan emosional dan sosial dalam pendidikan modern. 

Lebih jauh, ayat-ayat ini juga menegaskan nilai keadilan sosial. Ketika Allah menegur Rasul-
Nya karena lebih memperhatikan para pemuka Quraisy dibanding sahabat yang miskin dan 
disabilitas, Al-Qur‘an sedang menegakkan prinsip kesetaraan dan hak akses terhadap ilmu. Dalam 
perspektif  sosiologis, ini adalah deklarasi bahwa setiap manusia berhak mendapatkan dakwah dan 
pendidikan tanpa diskriminasi. Faturochman (1999) menjelaskan bahwa keadilan sosial menuntut 
keseimbangan antara hak dan kewajiban, serta penghormatan terhadap martabat manusia dalam 
setiap level sosial. Prinsip ini sejalan dengan semangat QS. „Abasa, di mana prioritas utama bukan 
diberikan kepada yang berkuasa, melainkan kepada yang beriman dan berkomitmen terhadap 
kebenaran. 

Keadilan sosial juga memiliki implikasi struktural. Wibowo Suliantoro dan Runggandini 
(2018) mengungkapkan bahwa ketidakadilan sering muncul akibat cara berpikir hierarkis yang 
menempatkan sebagian manusia lebih tinggi dari yang lain. QS. „Abasa menolak cara berpikir 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 16 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

semacam ini dengan menegaskan bahwa setiap manusia memiliki potensi spiritual yang sama di 
hadapan Allah. Dalam konteks modern, hal ini dapat diterjemahkan sebagai kritik terhadap 
sistem sosial yang masih memarginalkan kelompok tertentu, termasuk penyandang disabilitas. 
Oleh karena itu, QS. „Abasa dapat dijadikan paradigma inklusif  yang menegakkan nilai-nilai 
kesetaraan, keberpihakan kepada yang lemah, dan peneguhan martabat kemanusiaan. 

Dengan demikian, ayat-ayat awal QS. „Abasa menghadirkan sintesis antara moralitas dan 
intelektualitas yang bersumber dari kesadaran profetik. Ia mengajarkan bahwa kemajuan spiritual 
harus berjalan seiring dengan kesadaran sosial; bahwa ilmu dan dakwah bukan milik golongan 
elite, melainkan hak seluruh umat manusia. QS. „Abasa juga mengingatkan bahwa kepekaan moral 
dan keadilan sosial adalah fondasi utama dari peradaban Qur‘ani. Surah ini, dengan caranya yang 
lembut namun tegas, memulihkan arah etika sosial Islam menuju keseimbangan antara kemuliaan 
hati, kedalaman pikir, dan komitmen terhadap kemanusiaan universal. 

 
Al-Qur’an sebagai Pedoman Kemajuan (QS. ‘Abasa 11–23) 

Ayat 11–23 Surah ‗Abasa menegaskan kembali martabat wahyu sebagai sumber 
bimbingan hidup manusia. Allah berfirman, “Sekali-kali jangan (demikian)! Sesungguhnya (ayat-ayat) 
itu suatu peringatan, maka barang siapa menghendaki, tentulah ia memperhatikannya, di dalam lembaran-
lembaran yang dimuliakan, yang ditinggikan lagi disucikan” (QS. ‗Abasa [80]: 11–14). Ayat ini menjadi 
titik balik setelah teguran terhadap Nabi SAW pada ayat-ayat sebelumnya. Ia mengalihkan fokus 
dari peristiwa sosial menjadi kesadaran epistemologis bahwa kemuliaan terletak pada wahyu, 
bukan pada status sosial penerima dakwah. Menurut al-Maraghi (1946, p.205), ayat ini 
menegaskan fungsi Al-Qur‘an sebagai dzikrā atau peringatan yang menyucikan manusia dari 
kelalaian dan mengembalikan orientasi hidup kepada Allah. 

Dimensi kemajuan dalam ayat-ayat ini tidak diukur dari kemegahan material, melainkan 
dari kemampuan manusia untuk bertransformasi melalui bimbingan wahyu. Al-Qur‘an disebut 

sebagai ṣuḥuf  mukarramah (lembaran yang dimuliakan), menunjukkan bahwa kemajuan sejati 
dimulai dari ilmu yang terhubung dengan nilai ilahiah. Dalam konteks ini, Asad (1980) 
menafsirkan bahwa kesucian Al-Qur‘an bukan hanya pada bentuk fisiknya, tetapi pada 
kandungan nilai-nilainya yang melahirkan peradaban berkeadilan. Maka, membaca Al-Qur‘an 
bukan sekadar aktivitas spiritual, tetapi proses pembentukan kesadaran sosial dan intelektual yang 
berorientasi pada kebenaran. 

Penelitian kontemporer memperlihatkan bahwa makna dzikrā dalam Surah ‗Abasa 
berhubungan erat dengan konsep literasi Qur‘ani. Wati et al. (2023) menemukan bahwa 
transformasi digital dalam pembelajaran Al-Qur‘an membuka ruang baru bagi internalisasi nilai-
nilai wahyu secara luas dan dinamis. Namun, QS. ‗Abasa mengingatkan bahwa teknologi hanya 
bernilai jika digunakan untuk memperluas akses terhadap kebenaran, bukan sekadar kemudahan 
material. Dengan demikian, ayat 11–23 dapat dibaca sebagai paradigma kemajuan yang berakar 
pada spiritualitas dan integritas moral, bukan pada akumulasi kekuasaan atau informasi. 

Nabi Muhammad SAW sendiri meneladankan perubahan sikap setelah turunnya ayat ini. 
Sejak saat itu, beliau memuliakan Abdullah bin Ummi Maktum dengan kedudukan istimewa—
menjadikannya muazin Madinah bersama Bilal, dan beberapa kali sebagai pemimpin kota ketika 
Nabi keluar untuk berperang. Perubahan sikap ini merupakan bukti konkret dari makna dzikrā: 
wahyu yang menumbuhkan kesadaran reflektif  dan memperbaiki perilaku. Dalam pandangan al-
Razi (2000, p.142), perubahan Nabi tersebut menunjukkan kesempurnaan adab kenabian yang 
selalu terbuka terhadap bimbingan ilahi. Dengan kata lain, kemajuan spiritual selalu dimulai dari 
kesediaan untuk dikoreksi oleh kebenaran. 

QS. ‗Abasa juga mengandung kritik terhadap paradigma kemajuan yang hanya 
berorientasi duniawi. Ketika manusia mengabaikan wahyu dan menuhankan rasionalitas semata, 
ia berpotensi jatuh dalam kesombongan intelektual. Ayat 17–19 menegaskan, “Binasalah manusia; 
alangkah amat sangat kekafirannya! Dari apakah Allah menciptakannya? Dari setetes mani, Allah 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 17 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

menciptakannya lalu menentukannya”. Kritik ini tidak menolak kemajuan sains, tetapi menegaskan 
perlunya fondasi spiritual dalam kemajuan intelektual. Menurut Syed Naquib al-Attas (1993, 
p.15), kesalahan modernitas terletak pada ―disenchantment of  knowledge‖—terputusnya ilmu 
dari sumber etik dan transendensi. 

Selain itu, ayat 20–23 menggambarkan proses belajar manusia yang bertahap: “Kemudian 
Dia memudahkan jalannya, kemudian Dia mematikannya dan memasukkannya ke dalam kubur, kemudian 
bila Dia menghendaki, Dia membangkitkannya kembali.” Urutan ini mengajarkan bahwa setiap 
kemajuan duniawi harus disertai kesadaran akan batas eksistensial manusia. Quraish Shihab 
(2007, p.418) menafsirkan ayat ini sebagai pendidikan moral agar manusia tidak terjebak pada 
arogansi intelektual. Kemajuan yang tidak diiringi kerendahan hati pada Pencipta hanya akan 
melahirkan kehancuran spiritual. 

Dengan demikian, QS. ‗Abasa 11–23 menampilkan Al-Qur‘an sebagai pedoman 
kemajuan integral: spiritual, intelektual, dan moral. Ia bukan kitab sejarah atau sains semata, 
tetapi panduan pembentukan kesadaran dan peradaban. Ayat-ayat ini mengajarkan bahwa 
peradaban Islam tumbuh bukan dari kekuatan politik, melainkan dari kekuatan ilmu yang 
beradab. Dalam konteks kontemporer, pesan ini menuntut rekonstruksi paradigma kemajuan 
yang berbasis wahyu: mengintegrasikan dzikir (penghayatan spiritual) dan fikir (aktivitas 
intelektual) sebagai pilar kemanusiaan yang berkeadilan dan berkelanjutan. 

 
Etika Ekologis dan Ketahanan Pangan (QS. ‘Abasa 24–32) 

Ayat 24–32 Surah ‗Abasa beralih dari tema kemanusiaan menuju refleksi kosmik. Allah 
berfirman, “Maka hendaklah manusia memperhatikan makanannya. Sesungguhnya Kami benar-benar telah 
mencurahkan air (dari langit) dengan melimpah, kemudian Kami belah bumi dengan sebaik-baiknya, lalu Kami 
tumbuhkan biji-bijian, anggur, sayur-sayuran, zaitun, kurma, kebun-kebun yang lebat, buah-buahan, dan 
rumput untuk kesenanganmu dan hewan-hewan ternakmu.” (QS. ‗Abasa [80]: 24–32). Rangkaian ayat ini 
mengajak manusia merenungkan rantai kehidupan yang kompleks sebagai tanda kekuasaan Allah. 
Al-Maraghi (1946, p.208) menafsirkan ayat ini sebagai bentuk pendidikan ekologis yang 
menghubungkan rezeki, alam, dan tanggung jawab moral manusia. 

Perintah “fal yanzur” (―hendaklah memperhatikan‖) bukan hanya seruan visual, melainkan 
perintah epistemologis untuk memahami dan menghargai sistem kehidupan. Dalam tafsir al-Razi 
(2000, p.144), ayat ini menunjukkan bahwa Al-Qur‘an mengundang manusia untuk berpikir 
ilmiah, menelusuri hukum-hukum alam sebagai bukti keagungan Pencipta. Namun, berpikir 
ilmiah dalam kerangka Qur‘ani tidak boleh terlepas dari kesadaran etis; pengetahuan harus 
mengantar pada rasa syukur dan tanggung jawab, bukan eksploitasi. Di sinilah terletak 
keunggulan epistemologi Islam: integrasi antara observasi rasional dan kesadaran spiritual. 

Ayat-ayat ini juga menampilkan prinsip keseimbangan ekologis. Allah menurunkan air, 
membelah bumi, menumbuhkan tanaman, lalu menyediakan hasilnya untuk manusia dan hewan. 
Struktur narasi ini membangun kesadaran bahwa ekosistem bukanlah milik satu spesies, tetapi 
jaringan kehidupan yang saling menopang. Quraish Shihab (2007, p.420) menegaskan bahwa 
penyebutan tumbuhan dan hewan secara bersamaan menunjukkan bahwa manusia harus 
menempatkan dirinya sebagai bagian dari sistem, bukan penguasa atasnya. Dalam konteks 
modern, pesan ini menjadi kritik tajam terhadap eksploitasi alam dan sistem pangan global yang 
tidak adil. 

Selain bernuansa spiritual, ayat-ayat ini juga memiliki dimensi sosial-ekonomi. Makanan 
dalam QS. ‗Abasa bukan sekadar kebutuhan biologis, tetapi simbol distribusi keadilan. Allah 
menyediakan rezeki secara universal, tetapi ketimpangan muncul karena manusia gagal 
mengelolanya dengan amanah. Ghazali (2012, p.211) menegaskan bahwa ayat-ayat ini dapat 
dijadikan dasar etik bagi kebijakan ketahanan pangan, yakni pengelolaan sumber daya alam secara 

berdaulat dan berkelanjutan. Perspektif  ini sejalan dengan prinsip ḥifẓ al-bi‟ah (pelestarian 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 18 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

lingkungan) dalam maqāṣid al-syarī„ah, yang menuntut manusia menjaga kelestarian bumi sebagai 
amanah ilahi. 

QS. ‗Abasa juga mengandung dimensi ilmiah yang relevan dengan sains lingkungan 
modern. Proses hujan, fotosintesis, dan siklus tumbuhan yang digambarkan dalam ayat-ayat ini 
merupakan tanda keteraturan alam yang mencerminkan desain Tuhan. Wati et al. (2023) mencatat 
bahwa ayat-ayat semacam ini mengandung potensi epistemik bagi pengembangan ilmu 
lingkungan berbasis nilai-nilai Qur‘ani. Dengan demikian, Al-Qur‘an tidak hanya menuntun 
manusia menuju kesalehan spiritual, tetapi juga mendorong penguasaan ilmu pengetahuan yang 
bertanggung jawab terhadap alam. 

Lebih dalam lagi, ayat ini mengajarkan etika konsumsi. Seruan untuk memperhatikan 
makanan mengandung makna moral agar manusia tidak berlebihan dan tidak lupa sumber asal 
rezeki. Al-Sya‗rāwī (2002, h. 316) menjelaskan bahwa makanan yang halal dan baik bukan hanya 
terkait bahan, tetapi juga proses perolehannya. Maka, keberkahan rezeki sangat bergantung pada 
etika produksi dan distribusi. Dalam konteks ekonomi modern, nilai ini menginspirasi konsep 
food ethics dan halal sustainability—yakni sistem pangan yang berkeadilan dan selaras dengan nilai 
spiritual. 

Dengan demikian, QS. ‗Abasa 24–32 memperluas cakrawala moral Islam dari ranah sosial 
menuju ekologis. Ia mengajarkan bahwa spiritualitas sejati tidak dapat dipisahkan dari kepedulian 
terhadap bumi dan rezeki yang dikandungnya. Surah ini menegaskan bahwa makan, bercocok 
tanam, dan mengelola alam adalah bagian dari ibadah, selama dilakukan dengan kesadaran tauhid. 
Dalam konteks Indonesia yang kaya sumber daya alam, pesan ini menjadi landasan untuk 
menumbuhkan budaya ekologis yang berkeadilan dan berkelanjutan, yakni peradaban yang 
berakar pada nilai dzikir-fikir: mengingat Allah melalui tindakan menjaga ciptaan-Nya. 

 
Kesadaran Eskatologis dan Tanggung Jawab Moral Manusia (QS. ‘Abasa 33–42) 

Bagian penutup Surah ‗Abasa menghadirkan gambaran dramatis tentang peristiwa akhirat, 
di mana manusia dihadapkan pada dua kutub nasib yang kontras: wajah-wajah yang berseri 
karena iman dan wajah-wajah yang suram karena kekufuran. Allah berfirman, “Pada hari ketika 
datang suara yang memekakkan telinga, pada hari itu manusia lari dari saudaranya, dari ibu dan bapaknya, 
dari istri dan anak-anaknya. Setiap orang pada hari itu mempunyai urusan yang cukup menyibukkannya” 
(QS. ‗Abasa [80]: 33–37). Gambaran ini menegaskan disintegrasi seluruh hubungan duniawi di 
hadapan kebenaran absolut hari kiamat. Menurut al-Maraghi (1946, p.211), ayat ini melukiskan 
ketakberdayaan total manusia di hadapan keadilan ilahi, sebuah momen ketika semua kepalsuan, 
kekuasaan, dan kemuliaan dunia runtuh tak bersisa. 

Kesadaran eskatologis seperti ini memiliki fungsi moral yang mendalam. Ia tidak sekadar 
memberi informasi tentang masa depan metafisik, tetapi membangun kesadaran tanggung jawab 
di dunia. Muhammad Asad (1980, p.943) menjelaskan bahwa seluruh narasi tentang hari kiamat 
dalam al-Qur‘an berfungsi untuk menanamkan kesadaran etis: bahwa setiap tindakan, sekecil apa 
pun, memiliki konsekuensi moral yang pasti. Dalam konteks Surah ‗Abasa, perbedaan wajah yang 
bercahaya dan wajah yang muram bukan hanya simbol imbalan akhirat, tetapi juga cerminan 
keadaan batin manusia di dunia. Wajah bercahaya adalah refleksi dari jiwa yang hidup dengan 
kebenaran, sedangkan wajah gelap adalah cerminan jiwa yang tertutup oleh kesombongan dan 
kelalaian. 

Makna eskatologis QS. ‗Abasa 33–42 juga menegaskan urgensi muraqabah, yakni kesadaran 
terus-menerus akan pengawasan Allah. Dalam tafsir al-Razi (2000, p.148), kesadaran akan hari 
akhir adalah instrumen pengendali moral yang paling efektif, karena ia menumbuhkan motivasi 
intrinsik untuk berbuat baik tanpa perlu pengawasan eksternal. Manusia yang hidup dengan 
orientasi eskatologis tidak membutuhkan ancaman hukum untuk berlaku jujur atau adil; cukup 
dengan keyakinan bahwa setiap amal akan diperhitungkan. Di sinilah ajaran al-Qur‘an 
menanamkan moralitas bukan melalui ketakutan, melainkan kesadaran spiritual yang rasional. 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 19 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

Lebih jauh, pesan eskatologis Surah ‗Abasa juga mengandung makna sosial-politik. 
Gambaran wajah beriman yang bersinar dan wajah kafir yang suram menandai dikotomi antara 
mereka yang menegakkan keadilan dan mereka yang menindas. Quraish Shihab (2007, p.432) 
menjelaskan bahwa dalam perspektif  sosial, cahaya keimanan bukan hanya simbol religius, tetapi 
juga metafora bagi etika publik: integritas, kejujuran, dan keadilan sosial. Maka, kesadaran 
eskatologis sejatinya adalah kesadaran politik yang menolak segala bentuk penindasan. Dalam 
konteks masyarakat modern, pesan ini menegaskan bahwa pembangunan bangsa tidak akan 
bermakna tanpa fondasi spiritual yang kuat dan komitmen moral yang konsisten. 

Pada tataran filosofis, kesadaran akan hari akhir merupakan bentuk puncak dari rasionalitas 
spiritual manusia. Ali Syariati (1986, p.274) menyebut bahwa iman kepada hari akhir bukanlah 
bentuk eskapisme, tetapi ―logika tanggung jawab‖, sebuah kesadaran yang membuat manusia 
memandang hidup sebagai amanah, bukan kepemilikan mutlak. Dalam pandangan ini, eskatologi 
bukan sekadar dogma keagamaan, melainkan sistem nilai yang menggerakkan manusia untuk 
hidup etis, produktif, dan empatik. Ia menjadi fondasi bagi peradaban yang berorientasi pada 
keseimbangan antara kemajuan material dan kebeningan moral. 

Dalam konteks kebangsaan, pesan eskatologis QS. ‗Abasa dapat dikontekstualisasikan 
sebagai kesadaran kolektif  untuk membangun masa depan bangsa yang berkeadilan dan beradab. 
Wajah-wajah berseri dalam ayat tersebut dapat dimaknai sebagai simbol masyarakat yang 
menegakkan kejujuran dan tanggung jawab publik, sementara wajah yang suram melambangkan 
sistem yang korup dan kehilangan nilai kemanusiaan. Dalam visi Indonesia Emas 2045, 
kesadaran eskatologis dapat menjadi fondasi etis yang memastikan bahwa pembangunan tidak 
berhenti pada pencapaian ekonomi, tetapi juga mengakar pada nilai spiritual dan moral (Sutrisno, 
2022). Dengan demikian, ajaran Surah ‗Abasa menawarkan paradigma pembangunan berbasis 
kesadaran akhirat, di mana kesejahteraan material harus diiringi oleh keadilan sosial dan kesucian 
moral. 

Relevansi pesan ini semakin kuat ketika dikaitkan dengan fenomena krisis moral global: 
degradasi etika publik, ketimpangan sosial, dan hilangnya empati kemanusiaan. Surah ‗Abasa 
mengingatkan bahwa keberhasilan sejati bukan terletak pada capaian duniawi, tetapi pada 
kesiapan menghadapi pertanggungjawaban di hadapan Allah. Dalam konteks pendidikan, 
kesadaran eskatologis dapat menjadi basis kurikulum moral yang menumbuhkan integritas sejak 
dini. Sebagaimana ditegaskan oleh Rahman (1982, p.153), pendidikan Islam sejati adalah proses 
menanamkan orientasi akhirat dalam perilaku duniawi, bukan memisahkan keduanya. 

Dengan demikian, penutup QS. ‗Abasa tidak hanya menghadirkan gambaran kiamat 
sebagai peristiwa metafisik, tetapi juga sebagai refleksi kehidupan moral manusia. Ia menegaskan 
hubungan langsung antara iman, akhlak, dan tanggung jawab sosial. Kesadaran eskatologis yang 
ditanamkan ayat-ayat ini menjadi kunci pembentukan manusia Qur‘ani, yakni manusia yang 
berpikir dengan akal, berzikir dengan hati, dan bertindak dengan kesadaran ilahiah. Dalam 
kerangka ini, Surah ‗Abasa bukan sekadar teguran bagi Nabi, tetapi juga panggilan universal bagi 
umat manusia untuk menata kembali orientasi hidupnya: dari egosentris menuju tanggung jawab 
kosmis, dari dunia menuju akhirat, dari pikir menuju dzikir. 

 
SIMPULAN 

QS. ‗Abasa [80] menghadirkan dimensi ajaran yang komprehensif  dan relevan lintas zaman. 
Surah ini bukan sekadar teguran terhadap Nabi Muhammad SAW, tetapi juga merupakan 
pendidikan moral yang mengajarkan pentingnya sensitivitas sosial, penghormatan terhadap 
pencari kebenaran, dan larangan diskriminasi dalam dakwah maupun kehidupan sosial. Melalui 
kisah Abdullah bin Ummi Maktum, Al-Qur‘an menanamkan nilai inklusivitas dan penghargaan 
terhadap keberagaman kemampuan manusia. Selanjutnya, ayat-ayat pertengahan surah 
menegaskan posisi Al-Qur‘an sebagai pedoman kemajuan umat dengan daya transformasi 
spiritual dan intelektual yang berkelanjutan. Sementara itu, bagian tentang proses tumbuhnya 



MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 20 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

tanaman dan hasil bumi mengandung pesan etika ekologis dan prinsip ketahanan pangan yang 
berpijak pada tanggung jawab manusia dalam menjaga keberlanjutan alam. Akhir surah 
menuntun pada kesadaran eskatologis bahwa seluruh amal manusia akan dipertanggungjawabkan, 
dan keberhasilan sejati hanya milik mereka yang beriman serta beramal saleh. Secara menyeluruh, 
QS. ‗Abasa menampilkan paradigma Qur‘ani yang memadukan moralitas, keadilan sosial, 
kemajuan ilmu, dan tanggung jawab ekologis dalam satu kesatuan nilai yang aplikatif  bagi 
pembentukan peradaban modern yang berkeadaban. 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, I. (2008). Kemiskinan: Tantangan struktural dan peluang kultural. Jurnal Ketahanan 

Nasional, 1, 1–17. 
Aisyah, N. N., & Fitriatin, N. (2025). Krisis moral dan etika di kalangan generasi muda Indonesia 

dalam perspektif profesi guru. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Indonesia (JPPI), 5(1), 329–
337. https://doi.org/10.53299/jppi.v5i1.908 

Al-Jawi, M. b. U. N. (2019). Marāhu Labīd li Kashf Ma„nā al-Qur‟an al-Majīd (Juz 2, Cet. IX). Beirut: 
Dar al-Kutub al-‗Ilmiyah. 

Al-Mahalli, J. (1993). Tafsir al-Jalalain (Juz IV). Beirut: Dar al-Fikr. 
Al-Maraghi, M. (1946). Tafsir al-Maraghi (Juz 30). Mesir: Maktabah al-Babiy al-Halabiy. 
Al-Suyuti, J. (1974). Al-Itqan fī „Ulūm al-Qur‟an. Kairo: al-Hay‘ah al-Misriyyah al-‗Ammah li al-

Kitab. 
Faturochman. (1999). Keadilan sosial: Suatu tinjauan psikologi. Buletin Psikologi, 7(1), 13–27. 
Ghazali, A. M. (2012). Bumi manusia dalam Al-Qur‘an. Jurnal Ulumul Qur‟an: Jurnal Kebudayaan 

dan Peradaban, 1(1), 69–69. 
Hidayat, R. (2024). Harmonisasi pengetahuan: Menelusuri interaksi Islam dan filsafat dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan. EL-FIKR: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam, 5(1), 37–53. 
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v5i1.21680 

Huda, A. N. (2018). Studi disabilitas dan masyarakat inklusif: Dari teori ke praktik (studi kasus 
progresivitas kebijakan dan implementasinya di Indonesia). Jurnal Kajian Islam 
Interdisipliner, 3(2), 245–266. http://ejournal.uin-suka.ac.id/pasca/jkii/article/view/1207 

Ibnu ‗Asyur. (1984). At-Tahrīr wa at-Tanwīr. Tunis: Dar at-Tunisia. 
Ibnu Katsir, al-Hafiz. (2017). Tafsir al-Qur‟an al-„Azhim (Jilid IV). Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyah. 
Idris, M. (2025). Quraish Shihab‘s tafsir of QS. ‘Abasa (80): 1–10: Rethinking disability in 

contemporary context. Jurnal Keislaman, 8(2), 84–98. 
Kencana, A. K., Wati, S., Syahid, A., & Dakir. (2025). Kepemimpinan dalam krisis: Menilik 

kesesuaian nilai Islam dengan praktik kekuasaan di Indonesia. Ummul Qura: Jurnal Institut 
Pesantren Sunan Drajat (INSUD) Lamongan, 9(1), 1–9. 

Razi, F. (2000). Tafsir al-Kabir: Mafatih al-Ghaib (Jilid 31). Beirut: Dar Ihya‘ al-Turats al-‗Arabiy. 
Saeed, A. (2016). Al-Qur‟an abad 21: Tafsir kontekstual (E. Nurtawab, Trans.). Bandung: Mizan 

Pustaka. 
Shihab, M. Q. (2007). Tafsir al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Qur‟an (Vol. 15, Cet. IX). 

Jakarta: Lentera Hati. 
SmartID. (2025, August 25). Wajib diketahui, inilah 4 pilar menuju visi Indonesia Emas 2045. 

https://smartid.co.id/id/wajib-diketahui-inilah-4-pilar-menuju-visi-indonesia-emas-
2045/ 

Susanto, A. (2025). Pembangunan berorientasi manusia: Suatu analisis terhadap kecenderungan 
dalam pembangunan nasional. Jurnal Ilmiah M-Progress, 15(1), 140–153. 
https://doi.org/10.35968/m-pu.v15i1.1400 

Sutrisno, A. D. (2022). Kebijakan sistem ketahanan pangan daerah. Kebijakan: Jurnal Ilmu 
Administrasi, 13(1), 28–42. https://doi.org/10.23969/kebijakan.v13i1.4862 

Ustadz Adi Hidayat. (2025, August 22). Kisah Abdullah bin Abi Ummi Maktum [Video]. 
YouTube. https://youtu.be/yGYAt7e5hlM 

https://doi.org/10.53299/jppi.v5i1.908
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v5i1.21680
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pasca/jkii/article/view/1207
https://smartid.co.id/id/wajib-diketahui-inilah-4-pilar-menuju-visi-indonesia-emas-2045/
https://smartid.co.id/id/wajib-diketahui-inilah-4-pilar-menuju-visi-indonesia-emas-2045/
https://doi.org/10.35968/m-pu.v15i1.1400
https://doi.org/10.23969/kebijakan.v13i1.4862
https://youtu.be/yGYAt7e5hlM


MISYKAT: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syariah dan Tarbiyah   Page 21 of  21 
Vol.10 N0.2 2025 
 

DOI: 10.33511/misykat.v10n2.11-21        https:/ejurnal.iiq.ac.id//index.php/misykat 
P-ISSN: 2527-8371 E-ISSN: 2685-0974 

 
 

Wahab, G. A., Ernawati, & Mahmuddin, H. (2023). Pengaruh kekerasan komunikasi verbal 
(verbal abuse) terhadap pembentukan karakter anak usia 3–6 tahun: Literatur review. 
JIMPK: Jurnal Ilmiah Mahasiswa & Penelitian Mahasiswa, 3(3), 45–53. 

Wati, W., Alfiah, A., & Sofian, S. (2023). Kemukjizatan Al-Qur‘an dalam pembuktian sains 
modern. Journal on Education, 6(1), 2303–2310. https://doi.org/10.31004/joe.v6i1.623 

Wibowo Suliantoro, B., & Runggandini, C. W. M. (2018). Konsep keadilan sosial dalam 
kebhinekaan. Jurnal Respons PPE-UNIKA Atma Jaya, 23(1), 39–58. 

Zakka, U. (2018). Interpretasi kontekstual Al-Qur‘an perspektif Abdullah Saeed. Jurnal Ilmu 
Keislaman, 1(1), 1–23. http://ejurnal.stiuda.ac.id/index.php/althiqah/article/view/1 

 

https://doi.org/10.31004/joe.v6i1.623
http://ejurnal.stiuda.ac.id/index.php/althiqah/article/view/1

